Nabi Muhammad saw., Teladan Sempurna bagi Seluruh Umat

Manusia

Khotbah Jumat Sayidina Amirulmukminin, Hazrat Mirza Masroor Ahmad,
Khalifatul Masih Al-Khamis ayyadahulldhu ta'ald binashrihil 'aziz, pada 19
Desember 2025 di Masjid Mubarak, Islamabad, Tilford (Surrey), UK (United
Kingdom of Britain/Britania Raya)

23 8 - - s38.. (g . s @f 5.°%% . % . “e Ny Foo - 43 gl 5 oF a.0%
‘d}.&_)}bm‘JAMU\J@i\}cd&wﬂyah‘sé&\YJd;‘YU\J@_&\
an D) QU G il 35218 S5 U

AL QY mn 3 a2 5 OY Craadlall S5 Ball (O)) an 5 el 5l
Gl Bl jea ()1 pailiddl Ll plall k) (D)o fanild ) 5 i &) (D)t 0l o 33
QY ol V5 2glle cosladall it 2gile il

-

£¢c~,’ .‘L L Lo c/°~‘; }e//’c/y:f’//“/o}; 08 -~ o ANPIV R
IO8S ) S35 DAY 2 gall g il ) s 0 OIS Gl 480 3 41 Al J gy (A A1 (IS dl
Allah Taala berfirman dalam ayat tersebut yang terjemahannya adalah:

“Sungguh bagi kamu dalam dir1 Rasulullah terdapat suri teladan yang
terbaik untuk orang yang mengharapkan bertemu dengan Allah dan Hari Akhir,
dan yang banyak mengingat Allah.” (Al-Ahzab: 22)

Hazrat Aisyah r.a. ditanya oleh seseorang untuk menceritakan tentang
akhlak mulia Rasulullah saw. dan teladan beliau, maka Hazrat Aisyah r.a.
menjawab, "Apakah engkau tidak membaca al-Qur'an? Di dalamnya Allah Taala
sendiri telah memberikan kesaksian tentang teladan beliau, sebagaimana Allah

Taala berfirman:



“Wahai Rasul, sesungguhnya engkau benar-benar berada pada tingkat

akhlak yang paling tinggi." (Al-Qalam: 5)

Sungguh yang menjadi teladan adalah sosok yang berada pada tingkat
tertinggi dalam sesuatu. Adapun mengenai Rasulullah saw., baik itu tentang
hak-hak Allah Taala maupun hak-hak hamba, beliau memiliki kedudukan yang
sangat tinggi dalam kedua hal tersebut, dan hal ini telah diberi kesaksian oleh
Allah Taala. Oleh karena itu, Allah Taala berfirman kepada kita, “Rasul ini adalah
teladan bagi kalian. Janganlah hanya mendengarkan ucapannya saja, tetapi
amalkan juga. Beriman saja tidaklah cukup. Dan ketika kalian mengamalkannya,
niscaya kalian akan dapat mencapai kedudukan yang untuk itulah Aku mengutus

Rasul ini.”

Jadi, ini adalah tanggung jawab setiap Muslim yang beriman. Di dunia ini
ada orang-orang yang melakukan beberapa hal baik atau melakukan suatu
pekerjaan yang kemudian menjadi terkenal, dan nama mereka menjadi sangat
masyhur, mereka diberi penghargaan besar dan hadiah. Ada yang menerima
hadiah Nobel, ada yang menerima hadiah lainnya, tetapi hadiah-hadiah ini
diberikan oleh suatu komite atau pemerintah yang ditunjuk untuk pekerjaan
tersebut, namun tidak pernah terjadi bahwa seluruh bangsa telah mengatakan
sesuatu yang disepakati secara bulat. Hadiah yang sejati adalah seperti yang
diberikan kepada Rasulullah saw. ketika beliau masih muda, sebelum kenabian,
ketika orang-orang menyebut beliau sebagai Sadig [Yang Jujur] dan Amin [Yang
Terpercaya]. Yakni, beliau memang tidak memerlukan hadiah, tetapi di mata
orang-orang, beliau telah mencapai kedudukan yang tidak ada tandingannya dan
seluruh bangsa [beliau] telah memberikan gelar tersebut kepada beliau. Maka
inilah kedudukan yang dimiliki oleh Rasulullah saw. dan Rasulullah saw. sendiri

juga bersabda, “Ikutilah oleh kalian sunahku, amalkan perbuatan-perbuatanku,



karena Allah Taala telah mengutusku untuk memperbaiki kalian”. Beliau saw.
bersabda, “Aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia”. Maka
penyempurnaan akhlak hanya dapat dilakukan oleh seseorang yang memiliki

semua sifat tersebut dan di dalam dirinya terdapat semua sifat itu.

Sebagaimana yang telah saya sampaikan, Allah Taala sendiri telah
berfirman bahwa beliau adalah uswatun hasanah [teladan yang mulia] bagi kita,
oleh karena itu kita harus memberikan kedudukan kepada kehidupan beliau untuk
diri kita sedemikian rupa, di mana kita mengamalkan setiap perkataan beliau, dan
setiap perkataan beliau itu mengandung perintah-perintah Al-Qur'an. Semuanya
dari Allah Taala. Maka setiap sifat akhlak yang dapat atau seharusnya ada pada
seorang manusia atau sifat-sifat Allah Taala, teladan sejatinya adalah Rasulullah

Saw.

Hazrat Khalifatul Masih II juga telah menyampaikan beberapa hal dalam
buku Pengantar mempelajari Tafsir Al-Qur’an, dan ini juga terdapat dalam
buku-buku kita tentang sirat kehidupan beliau, mengenai akhlak beliau. Hari ini
saya akan menyampaikan secara ringkas sebagian darinya. Di masa mendatang,
kapan pun ada kesempatan, saya akan terus menyampaikan perinciannya. Hal
pertama adalah hak Allah Taala, yaitu hak ibadah kepada Allah Taala. Di
dalamnya, teladan apakah yang kita lihat dari Rasulullah saw? Kita melihat bahwa
seluruh kehidupan Rasulullah saw. tenggelam dalam cinta kepada Allah; meskipun
beliau memiliki tanggung jawab yang sangat besar, beliau harus menegakkan
syariat yang baru dan harus melakukan tarbiyat kepada manusia, sebagaimana
Hazrat Aqdas Masih Mau'ud a.s. telah bersabda bahwa beliau menjadikan
orang-orang jahiliah menjadi manusia, menjadikan mereka manusia yang
berpendidikan, lalu menjadikan mereka manusia yang bertuhan. Ini adalah tugas
yang sangat besar, namun beliau tidak pernah melupakan hak Allah Taala yaitu

hak ibadah. Ini adalah hal yang sangat penting dan utama.



Selama masa itu beliau juga menghadapi berbagai kesulitan. Beliau juga
harus pergi berperang. Musuh juga menyerang, tetapi beliau tidak pernah ada
kekurangan sedikit pun dalam menunaikan kewajiban beribadah kepada Allah
Taala. Jadi, inilah teladan yang ada di hadapan kita, bahwa dalam setiap keadaan
kita harus menghadirkan Allah Taala di hadapan kita dan apabila kita
menghadirkan Allah Taala di hadapan kita, maka berbagai masalah kita akan
terselesaikan dengan sendirinya. Orang-orang bertanya bahwa kami memiliki
masalah ini dan masalah itu. Mereka berkata bahwa kami telah berdoa dengan cara
ini dan cara itu. Mereka berdoa untuk masalah-masalah mereka, tetapi mereka
tidak menunaikan hak Allah Taala, oleh karena itu kemudian manusia menjadi

luput [dari rahmat Allah]. Allah Taala berfirman, "Tunaikanlah juga hak-Ku."

Bagaimana standar ibadah beliau? Rasulullah saw. biasa berdiri untuk
beribadah kepada Allah Taala ketika malam telah berlalu; beliau bangun pada
pertengahan malam untuk beribadah, dan Allah Taala sendiri telah memberikan
kesaksian atas hal tersebut. Hazrat Aisyah r.a. meriwayatkan bahwa pada suatu
kesempatan ketika Rasulullah saw. berdiri untuk beribadah, saya berkata kepada
beliau, "Wahai Rasulullah saw., Anda telah menjadi orang yang dekat dengan
Allah Taala, lalu mengapa Anda menyusahkan diri sendiri dengan menghabiskan
sebagian besar malam dalam beribadah? Anda terus merintih di hadapan Allah

Taala." Maka Rasulullah saw. bersabda, "Wahai Aisyah,
1) &5 158 & &1 S

“Tidakkah seharusnya aku menjadi hamba yang bersyukur? Memang benar bahwa
aku adalah orang yang dekat dengan Allah Taala dan Allah Taala telah
menganugerahkan ini kepadaku dengan karunia-Nya, maka bukankah menjadi
kewajibanku bahwa sedapat mungkin aku mengungkapkan rasa syukur
kepada-Nya, karena bagaimanapun juga rasa syukur itu dilakukan sebanding

dengan kebaikan yang diterima.”



Lihatlah bahwa Allah Taala telah berbuat ihsan kepada beliau dengan
menjadikan beliau sebagai Nabi pembawa syariat terakhir. Dia telah
menyempurnakan Kitab terakhir untuk beliau, menyempurnakan syariat. Atas ini
beliau bersabda, “Tidakkah seharusnya aku mengungkapkan rasa syukur?”.
Kemudian, sesuai dengan keadaan, Allah Taala telah berbuat banyak kebaikan
kepada setiap manusia, dan sebagai rasa syukur, kita harus meningkatkan standar
ibadah-ibadah kita. Orang-orang mengajukan pertanyaan, para pemuda juga
datang dan bertanya, bahwa bagaimana kita harus beribadah kepada Allah Taala,
Apa kebutuhan Allah Taala akan ibadah-ibadah kita? Maka inilah jawabannya.
Bahkan anak-anak pun mengajukan pertanyaan semacam ini karena terpengaruh
oleh dunia zaman sekarang. Jawabannya adalah bahwa Allah Taala tidak
membutuhkan ibadah-ibadah kalian. Akan tetapi atas kebaikan-kebaikan Allah
Taala kepada kalian, baik yang bersifat agama maupun duniawi, bukankah hal-hal
ini menuntut agar kalian mengungkapkan rasa syukur atas kebaikan-kebaikan-Nya

dan menjadi hamba yang bersyukur?

Demikian pula dalam sirat kehidupan beliau terdapat peristiwa, yaitu ketika
beliau mendengar Kalam Allah Taala, maka air mata beliau pun langsung
mengalir, khususnya ayat-ayat yang di dalamnya beliau diingatkan akan tanggung
jawab-tanggung jawab beliau. Dalam sebuah riwayat disebutkan bahwa suatu hari
Rasulullah saw. bersabda kepada Hazrat Abdullah bin Mas'ud r.a., “Bacakanlah
Al-Qur’an untuk saya”. Beliau berkata, “Wahai Rasulullah, Al-Quran diturunkan
kepada Anda, apa yang akan saya bacakan kepada Anda?”. Beliau bersabda, “Aku
suka mendengarkan Al-Qur’an yang dibacakan oleh orang lain juga”. Hazrat
Abdullah bin Mas'ud r.a. berkata, “Oleh karena itu saya mulai membacakan Surah

An-Nisa. Ketika saya terus membaca hingga sampai pada ayat ini,

et V48 I8 ol a5 gl a2l I8 (e Wi 19 a8



Yakni, “Yaitu bagaimana keadaan nanti ketika Kami menghadirkan dari setiap
umat nabinya untuk berdiri di hadapan kaumnya, lalu Kami menghisab umat
tersebut; dan Kami pun akan menghadirkan engkau di hadapan umatmu untuk
menghisab mereka.” Maka Rasulullah saw. bersabda, “Cukup, cukup”. Sahabat
menuturkan, “Saya melihat ke arah beliau, maka air mata mengalir dari kedua
mata beliau.” Rasa takut yang begitu besar telah menguasai beliau, dan pada saat
itu beliau tentu juga memikirkan umat beliau bahwa jangan sampai umat beliau
melakukan perbuatan yang menjadi penyebab kemurkaan Allah Taala dan

kemudian beliau harus memberikan kesaksian terhadap mereka.

Maka dari hal ini juga muncul satu sisi makna, bahwa di mana terdapat
banyak hal yang menuntut kesaksian beliau, di sana kita harus merasa takut jangan
sampai kesaksian Rasulullah saw. justru menjadi kesaksian yang memberatkan
kita; jangan sampai hakikat kita terungkap sedemikian rupa, dosa-dosa kita
terungkap dan kita menjadi sasaran hukuman Allah Taala. Jadi, haruslah takut

akan hal ini.

Kita juga harus menunaikan hak-hak ibadah-ibadah dan kita harus
mencintai Allah Taala sebagaimana Rasulullah saw. telah mengajarkan kepada kita
dan sebagaimana Allah Taala telah memerintahkan kita dalam Al-Qur'an.
Perhatikanlah ketaatan beliau terhadap salat. Perhatian beliau terhadap salat
sedemikian rupa sehingga dalam keadaan sakit keras sekalipun, pada hari-hari
terakhir, ketika diperbolehkan salat sambil berbaring, dalam sejarah disebutkan
bahwa beliau pergi ke masjid dengan bersandar pada para sahabat, dan suatu hari
ketika beliau tidak dapat datang maka beliau memerintahkan Hazrat Abu Bakar
r.a. untuk memimpin salat. Pada saat itu beliau melihat bahwa kesehatan beliau
sedikit membaik, sehingga dengan bertopang pada dua orang, beliau saw. berjalan
menuju masjid. Hazrat Aisyah r.a. menyatakan: “Dalam keadaan seperti itu
pun—yakni beliau berjalan dengan menyeret kedua kaki beliau—pentingnya salat

berjemaah tetap menjadi fokus utama beliau; beliau ingin menunjukkan hal ini



kepada umat beliau, oleh karena itu beliau menanggung kesulitan itu. Beliau
sampai di masjid dengan menyeret kaki. Beliau pergi ke masjid dan tidak

mempedulikan penyakit beliau.

Jadi, inilah keadaan kecintaan beliau kepada Allah Taala. Dalam hal ini,
beliau telah memberikan tarbiyat kepada banyak orang. Pertama, perhatian
terhadap ketaatan pada salat, kemudian bagaimana menanamkan kepada
orang-orang tentang keagungan dan kedudukan Allah Taala, serta bagaimana

beliau memberikan tarbiyat.

D1 kalangan orang Arab ada kebiasaan bahwa untuk menarik perhatian,
dilakukan tepuk tangan, dan kebiasaan ini pada masa itu memang umum namun
beliau saw. menghapus kebiasaan itu dengan bersabda bahwa sebagai gantinya,
seharusnya dilakukan zikir Ilahi. Tentang hal ini terdapat riwayat bahwa suatu kali
Rasulullah saw. sedang sibuk dalam suatu pekerjaan dan waktu salat tiba. Beliau
bersabda, “Katakan kepada Abu Bakar untuk memimpin salat”. Sementara itu
beliau selesai dari sana dan segera berjalan menuju masjid. Ketika beliau sampai
di masjid maka Hazrat Abu Bakar r.a. sedang memimpin salat. Ketika orang-orang
mengetahui bahwa beliau telah datang di masjid, maka orang-orang yang sedang
salat mulai bertepuk tangan dengan gelisah. Tujuan dari hal ini adalah, pertama
memberitahukan bahwa hati mereka menjadi sangat gembira dengan kedatangan
Rasulullah saw., dan di sisi lain dimaksudkan untuk menarik perhatian Hazrat Abu
Bakar r.a. bahwa sekarang posisi beliau sebagai imam telah berakhir karena

Rasulullah saw. telah datang.

Hazrat Abu Bakar r.a. mundur ke belakang dan menyerahkan tempat imam
untuk Rasulullah saw. Setelah salat, Rasulullah saw. bersabda, "Abu Bakar, ketika
aku telah memerintahkan engkau untuk memimpin salat maka mengapa engkau
mundur ke belakang?" Hazrat Abu Bakar r.a. Menjawab dan betapa tulusnya

jawaban beliau, “Wahai Rasulullah, apa kedudukan anak Abu Quhafah di hadapan



engkau sehingga ia memimpin salat?" Kemudian Rasulullah saw. menghadap
kepada para sahabat dan bersabda, "Apa maksud kalian bertepuk tangan? Bertepuk
tangan saat mengingat Allah tidaklah pantas”. Jadi, jika pada waktu salat terjadi
sesuatu yang tidak tepat dan perlu diperhatikan, maka daripada bertepuk tangan
hendaklah menyebut nama Allah dengan suara keras. Hendaklah mengucapkan
Subhanallah. Ketika kita melakukan hal demikian, maka dengan sendirinya

perhatian orang lain akan tertuju pada peristiwa tersebut.

Demikian pula beliau tidak menyukai ibadah yang dilakukan dengan
memaksakan diri. Meskipun sangat menekankan untuk melakukan ibadah, beliau
bersabda bahwa tidak boleh memaksakan diri. Suatu kali beliau masuk ke rumah
dan melihat sebuah tali tergantung di antara dua tiang. Beliau bertanya, “Mengapa
tali ini diikatkan?” Orang-orang memberitahu bahwa ini adalah tali milik Hazrat
Zainab ra. Ketika Hazrat Zainab r.a. lelah melakukan ibadah maka beliau
berpegangan pada tali ini untuk bersandar. Rasulullah saw. bersabda, "Tidak boleh
melakukan demikian. Lepaskanlah tali ini. Setiap orang hendaklah beribadah
selama pikirannya masih terjaga. Ketika ia lelah maka hendaklah duduk. ibadah
yang dilakukan dengan memaksakan diri seperti ini tidak dapat memberikan
manfaat.” Dari hal ini tampak bahwa berkat tarbiyat yang beliau berikan, para
sahabiyat [sahabat wanita] dan keluarga beliau juga memiliki kecintaan terhadap
ibadah dan mereka memasukkan diri mereka dalam kesulitan. Di sisi lain beliau
juga bersabda, “Tidak perlu membuat diri dalam kesulitan, melainkan hendaklah
beribadah dengan tenang”. Namun untuk orang-orang di masa kini, saya juga ingin
memberitahukan bahwa hal ini juga bukan berarti, seperti yang mulai dikatakan
oleh orang-orang saat ini, kadang-kadang mereka mengatakan bahwa tidak perlu
menyusahkan diri, oleh karena itu salatlah dengan tergesa-gesa, yakni ada suatu
kewajiban, tunaikanlah, setelah itu bebas. Dengan demikian justru memahami
sabda ini dengan sebaliknya yakni buatlah kemudahan bagi diri sendiri. Dewasa

ini, sebagian orang datang untuk melakukan salat, dan dalam beberapa menit salat



pun selesai, atau ketika melakukan salat di rumah-rumah maka dalam beberapa
menit saja mereka selesai. Beberapa kali di sini juga orang-orang menanyakan
pertanyaan kepada saya bahwa bagaimana seharusnya salat dilakukan? Salat
hendaklah dilakukan dengan cara seperti ini yakni lakukanlah dengan sebaik
baiknya.

Tentang hal ini terdapat satu hadis Rasulullah saw. bahwa beliau
memerintahkan seorang sahabat untuk melakukan salat tiga atau empat kali. la
datang terlambat ke majelis beliau, beliau sedang duduk di majelis setelah
melakukan salat. Salat berjamaah telah selesai dan majelis sedang berlangsung.
Setiap kali sahabat itu melakukan salat dan datang ke hadapan beliau, beliau
bersabda, “Pergilah kembali dan lakukanlah salat lagi”. Kemudian dia melakukan
salat dan datang, beliau bersabda lagi, “pergilah kembali dan lakukanlah salat
lagi”. Dengan cara seperti ini beliau memerintahkan dia untuk melakukan salat
tiga atau empat kali. Ketika dia mengatakan, “saya tidak mengetahui cara
melakukan salat yang lebih baik dari ini, mohon beritahu saya, bagaimana
seharusnya dilakukan”. Beliau bersabda, ‘“Lakukanlah salat dengan penuh
ketenangan, Berzikirlah kepada Allah, bacalah sholawat, bacalah zikir tauhid dan
tahmid. Rukuk dan sujud juga lakukanlah dengan sebaik-baiknya”.

Jadi, ingatlah hal ini juga. Melakukan salat dengan kemudahan bukanlah
artinya melakukannya dengan tergesa-gesa lalu beralasan dengan mengatakan,
“Dalam riwayat pun dikatakan bahwa lakukanlah salat dengan mudah. Jika kami
merasa mengantuk, maka kami melakukan salat dengan cepat dalam waktu dua
menit.” Melakukan salat dalam keadaan mengantuk memang dilarang. Ini tidak
dibenarkan, sebab ketika hendak melakukan salat maka harus menunaikan
kewajiban-kewajibannya juga. Beliau juga telah memberikan nasihat tentang hal
ini. Beliau sangat membenci syirik, sehingga pada saat wafat, ketika beliau
menghadapi kesulitan di saat-saat terakhir, beliau terkadang berbaring miring ke

kanan dan terkadang ke kiri seraya bersabda, “Allah melaknat orang-orang Yahudi



dan Nasrani yang telah menjadikan kuburan para nabi mereka sebagai masjid”.
Yakni mereka bersujud di atas kuburan para nabi dan memohon doa kepada
mereka. Maksud beliau adalah, “Jika sepeninggalku umatku melakukan perbuatan
seperti itu, maka mereka jangan menyangka bahwa mereka akan berhak mendapat
doa-doaku, bahkan aku akan benar-benar berlepas diri dari itu”. Sebagaimana

telah disebutkan sebelumnya, Allah Taala akan meminta kesaksian.

Sekarang perhatikan, di Madinah, memang, di makam mulia beliau,
pemerintah telah memberlakukan pembatasan-pembatasan yang sangat ketat;
mereka tidak mengizinkan siapa pun untuk bersujud, bahkan tidak mengizinkan
untuk mendekat, tetapi di banyak negara-negara Muslim, di tempat-tempat orang
suci terdahulu, dilakukan sujud-sujud, dan mereka memanjatkan doa-doanya
melalui perantaraan orang-orang suci terdahulu. Tata cara ini adalah syirik dan
telah dilarang oleh Rasulullah saw, dan beliau telah melarangnya untuk diri beliau
sendiri, maka hak apakah yang dimiliki oleh para orang suci terdahulu itu sehingga

sujud dilakukan di kuburnya?

Ini adalah karunia Allah Taala bahwa kita dengan menerima Hazrat Masih
Mau'ud a.s. telah menyelamatkan diri kita dari hal-hal tersebut, tetapi
bagaimanapun juga standar-standar ibadah harus kita capai, namun di kalangan
orang lain yaitu Muslim-Muslim lainnya, hal ini sangat lazim. Semoga Allah Taala
juga merahmati mereka dan memberikan akal serta pemahaman kepada mereka

agar mereka berhenti dari syirik ini.

Tingkat kerendahan hati beliau di hadapan Allah Taala adalah sedemikian
rupa bahwa ketika orang-orang berkata kepada beliau, "Wahai Rasulullah saw.,
Anda pasti akan memperoleh karunia Allah Taala dengan kekuatan amalan Anda,
karena Allah Taala telah memberikan pengesahan kepada Anda dan memuji
akhlak Anda serta menjadikan teladan Anda sebagai standar amalan bagi kaum

Muslimin. Artinya, amalan-amalan Anda adalah sedemikian rupa sehingga Allah



Taala akan mengampuni atau telah mengampuni Anda”. Beliau bersabda, "Tidak,

tidak, aku pun akan diampuni hanya karena ihsan Allah saja."

Oleh karena itu, Hazrat Abu Hurairah r.a. meriwayatkan, “Suatu hari aku
mendengar Rasulullah saw., bersabda, “Tidak seorang pun akan masuk surga
karena amal-amalnya”. Aku berkata, "Wahai Rasulullah, apakah Anda juga tidak
akan masuk surga karena amal-amal Anda?" beliau bersabda, "Aku juga tidak
dapat masuk surga dengan kekuatan amal-amalku; ya, hanya jika karunia Allah
Taala dan rahmat-Nya turun meliputiku, maka itulah satu-satunya jalan." Ini
adalah riwayat Bukhari. Kemudian beliau memberikan nasihat seraya bersabda,
“Lakukan kebaikan dalam pekerjaan-pekerjaanmu dan carilah jalan-jalan untuk
mendapatkan kedekatan dengan Allah Taala”, dan bersabda, “Janganlah ada
seorang pun dari kalian yang mengharapkan kematiannya. Jika ia adalah orang
yang baik, maka dengan tetap hidup ia akan semakin bertambah dalam
kebaikan-kebaikannya, dan jika ia adalah orang yang buruk maka dengan tetap
hidup ia akan memperoleh taufik untuk bertaubat dari dosa-dosanya (kesadaran

akan timbul)”.

Ini adalah nasihat yang sangat penting yang harus kita ingat bahwa jangan
pernah mengharapkan kematian. Alasan yang beliau sampaikan untuk ini adalah
bahwa jika karena kesulitan kalian melakukan ini (mengharapkan kematian),
padahal kalian memiliki beberapa kebaikan, maka Allah Taala akan memberikan
taufik kepada kalian untuk berbuat kebaikan-kebaikan lebih banyak lagi, dan bagi
kalian akan ada perhitungan yang lebih baik di alam akhirat nanti. Dia akan
mengampuni dosa-dosa kalian. Dan jika ada keburukan-keburukan, maka kalian
akan memperoleh taufik untuk bertaubat dan memohon ampunan, jika perhatian
kalian timbul ke arah ini, maka kalian akan terbebas dari keburukan-keburukan.
Kemudian kalian akan memperoleh kedekatan dengan Allah Taala, dan ketika

waktunya tiba, pada saat itu kemudian Allah Taala akan memperlakukan kalian



sedemikian rupa sehingga sarana-sarana untuk pengampunan kalian juga dapat

terwujud.

Mengenai standar ibadah-ibadah yang dimiliki beliau, ini terlihat dari
keadaan beliau sendiri. Kepada orang lain pun beliau banyak memberikan nasihat.
Dalam riwayat disebutkan bahwa suatu kali pada waktu malam, beliau pergi ke
rumah menantu beliau, Hazrat Ali r.a., dan putri beliau, Hazrat Fatimah r.a., dan
bertanya kepada mereka, "Apakah kalian melaksanakan salat tahajud?" Hazrat Ali
r.a. menjawab, "Ya Rasulullah, kami berusaha untuk melaksanakannya, tetapi
ketika sesuai kehendak Allah Taala, pada suatu waktu mata kami tertutup, maka
tahajud pun tertinggal." Beliau bersabda, "Laksanakanlah salat tahajud," lalu
bangkit dan berjalan menuju rumah beliau. Di jalan, beliau saw. berulang kali

bersabda,
VAL g R syl 685

Yakni, manusia sering takut untuk mengakui kesalahannya dan dengan
memberikan berbagai macam dalih, ia menutupi kekurangannya. Maka beliau di
sana, di hadapan mereka juga telah menyampaikan dan menasihati mereka, dan
ketika kembali pun beliau terus mengulangi hal ini agar selain Hazrat Ali r.a.,
orang-orang lain juga dapat menyampaikan hal ini. Beliau memberikan pelajaran
kepada mereka bahwa alih-alih mengatakan, “Kadang-kadang kami melakukan
kesalahan,” seharusnya dikatakan, “Karena kesalahan, maka kami tidak dapat
bangun.” Mereka telah menisbahkan hal ini kepada Allah Taala, bahwa jika
kehendak Allah Taala ada, maka mereka akan terbangun, jika tidak maka mereka
tetap tertidur. Jadi, maksud beliau adalah bahwa mengapa kesalahan diri sendiri

dikaitkan kepada Allah Taala.

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, beliau juga tidak menyukai
segala macam kepura-puraan atau kepalsuan dalam ibadah. Sebagaimana suatu

kali beliau melihat tali-tali tergantung di rumah beliau, maka beliau melarangnya



dengan Dbersabda, "Lepaskanlah tali-tali itu Prinsip beliau adalah,
kemampuan-kemampuan yang telah diciptakan Allah Taala di dalam diri manusia
haruslah digunakan dengan benar, dan inilah ibadah yang sebenarnya. Menutup
mata atau mencabutnya, padahal mata diciptakan untuk ada, ini bukanlah ibadah,
melainkan ini adalah tindakan yang tidak beradab. Ya, menyalahgunakannya

adalah dosa.

Sekarang, lihatlah, saat ini ada banyak hal di dunia, ada
keinginan-keinginan, ada daya tarik dunia yang menarik kita ke arahnya. Jika mata
kita tertuju kepada hal-hal tersebut, melihat program-program yang salah di TV,
atau melihatnya di internet atau melihat sesuatu yang tidak pantas, maka ini adalah
dosa. Beliau bersabda, “Menghindarkan diri dari dosa merupakan hal yang
sebenarnya, dan inilah yang akan membawa kalian meraih pahala.” Demikian
pula, menutup telinga bukanlah suatu kebaikan. Allah Taala telah memberikan
suatu kemampuan, mengapa kalian menutupnya, ini bahkan adalah tindakan yang
tidak sopan. Allah Taala telah memberikan kepada kalian suatu nikmat dan kalian
menyia-nyiakannya. Ya, mendengarkan gibah dan membicarakan keburukan orang
adalah dosa. Ada banyak orang yang melakukan gibah, mendengar hal-hal yang
salah tentang orang lain dan merasa senang mendengarnya sambil tertawa, yakni
mendengar kelemahan-kelemahan dan hal-hal yang salah dari orang-orang.
Hal-hal ini adalah salah, ini adalah dosa. Tentang hal ini beliau bersabda,
“Janganlah melakukan tindakan-tindakan seperti ini”. Beliau bersabda, “Akhlag
fadhilah berarti menggunakan kekuatan-kekuatan alami manusia dengan benar,
sementara ~ mematikan  kekuatan-kekuatan  alami  adalah  kebodohan.
Menggunakannya dalam pekerjaan-pekerjaan yang salah adalah keburukan, dan

menggunakannya secara tepat dan benar adalah kebaikan.

Ini adalah ringkasan dari ajaran beliau, dan ini juga adalah ringkasan
kehidupan Rasulullah saw. dan inilah alasan yang karenanya Allah Taala telah

memerintahkan kepada kita bahwa jadikanlah beliau sebagai teladan.



Mengenai amal perbuatan beliau saw., Hazrat Aisyah r.a. pada suatu tempat
bersabda, “Dalam kehidupan Rasulullah saw. tidak pernah ada suatu kesempatan
di mana ada dua jalan terbuka di hadapan beliau dan beliau tidak memilih jalan
yang lebih mudah di antara kedua jalan tersebut dengan syarat bahwa dalam
memilih jalan yang mudah itu tidak terdapat sedikit kekhawatiran akan dosa.”
Sekarang ada dua jalan, satu jalan yang mudah dan satu jalan yang sulit, maka
usaha beliau adalah agar jalan yang mudah itulah yang dipilih, karena Allah Taala
tidak ingin menempatkan manusia dalam kesulitan tanpa alasan. Akan tetapi
apabila timbul keraguan bahwa dengan mengambil jalan yang mudah itu dapat
tergelincir dalam dosa, maka kemudian beliau menjauh darinya dan memilih jalan
yang panjang. Bahkan seharusnya dikatakan bahwa jika timbul sedikit saja
keraguan maka beliau lari menjauh sedemikian rupa sehingga tidak ada manusia
lainnya yang dapat berusaha sekuat itu untuk menjauh darinya. Yakni beliau

sangat menjauhinya.

Maka, perhatikanlah di dunia ini bahwa terkadang, demi menipu orang lain,
ada pihak-pihak yang sengaja menjerumuskan diri mereka ke dalam kesulitan lalu
menampakkan seolah-olah mereka memiliki keutamaan-keutamaan
besar—mengatakan bahwa mereka telah melakukan berbagai mujahadah dan
amalan berat. Bahkan para pir dan fagir pun sering mengemukakan hal-hal

semacam ini; kisah-kisahnya panjang lebar.

Namun, Rasulullah saw. telah memilih dan menunjukkan jalan kemudahan.
Sebab, orang-orang yang berbicara dan berbuat demikian demi pamer di hadapan
dunia, pada hakikatnya hanya menyusahkan diri mereka sendiri untuk
menonjolkan kebesaran dir1i atau untuk mendapatkan pujian. Mereka tidak
melakukannya karena Allah Ta‘ala, karena Allah Ta‘ala sama sekali tidak
memperoleh manfaat apa pun dari kesusahan yang mereka timpakan pada diri
mereka sendiri, dan mereka pun tidak mendapatkan pahala darinya. Semua itu

hanyalah untuk menipu manusia. Dan apabila seseorang melakukan suatu



perbuatan dengan niat menipu, maka karena keburukan niat tersebut Allah Ta‘ala

justru memberinya dosa, bukan pahala.

Sebagian orang menampakkan diri secara berlebihan untuk menutupi
aib-aib mereka, dengan mengatakan bahwa mereka telah melakukan ini dan itu.
Dengan cara apa pun mereka berusaha menutupinya sambil memuji-muji diri
sendiri, seakan-akan telah melakukan suatu amal yang sangat agung, lalu karena
itu mereka mengklaim telah menanggung kesulitan yang besar. Mereka
membuat-buat penonjolan terhadap hal tersebut. Namun Allah Taala berfirman
bahwa tidak—kebaikan-kebaikan semacam itu tidak akan mendekatkan kalian
kepada Allah Taala, bahkan justru akan menjadi sebab kemurkaan Allah Taala,
karena niat kalian tidak bersih. Demi menyelamatkan diri sendiri, kalian
melakukan perbuatan-perbuatan tertentu dengan anggapan bahwa jika

ditampakkan kepada manusia, barangkali manusia akan berpihak kepada kalian.

Maka, pelajaran-pelajaran kecil semacam ini telah diberikan kepada kita
oleh Rasulullah saw., baik melalui teladan beliau maupun melalui nasihat lisan.
Sejauh menyangkut hubungan dengan sesama manusia, beliau memulainya dari
rumah tangga sendiri. Bagaimanakah perlakuan beliau terhadap para istri beliau?
Itu adalah perlakuan yang penuh kasih sayang dan keadilan. Jika orang-orang
masa kini memahami hal ini, niscaya banyak pertengkaran dan kerusakan dalam

rumah tangga dapat dihilangkan.

Terkadang para istri beliau bersikap keras kepada beliau—yakni berbicara
dengan nada tegas atau dalam keadaan marah—mnamun beliau menanggapinya

dengan diam sambil tersenyum dan mengabaikannya dengan kebijaksanaan.

Suatu hari beliau bersabda kepada Hazrat Aisyah r.a. “Wahai Aisyah,
ketika engkau tidak senang kepadaku maka aku mengetahui bahwa engkau tidak
senang kepadaku”. Hazrat Aisyah r.a. berkata, “Bagaimanakah Anda mengetahui”,

beliau bersabda, “Ketika engkau senang kepadaku, maka ketika bersumpah engkau



selalu berkata ‘Demi Tuhan Muhammad’, dan ketika engkau tidak senang

299

kepadaku, maka saat bersumpah engkau berkata, ‘Demi Tuhan Ibrahim’” Hazrat
Aisyah r.a. mendengar perkataan ini lalu tertawa dan membenarkan perkataan

beliau sambil berkata, “Anda benar-benar tepat memahaminya”.

Kemudian ada peristiwa-peristiwa Hazrat Khadijah r.a. yang merupakan
istri pertama dan istri beliau yang paling agung, yang telah memberikan
pengorbanan-pengorbanan besar untuk beliau. Setelah kewafatan beliau, beliau
menikah dengan istri-istri yang masith muda, namun meskipun demikian beliau
tidak melupakan hubungan dengan Hazrat Khadijah r.a. Ketika sahabat-sahabat
perempuan Hazrat Khadijah r.a. datang maka beliau berdiri untuk menyambut
mereka, dan benda apa pun dari Hazrat Khadijah r.a. yang datang di hadapan

beliau maka air mata mengalir di mata beliau.

Peristiwa berikut terjadi pada Perang Badar. Salah seorang menantu
Nabi—yang saat itu belum masuk Islam—tertawan dan dibawa sebagai tawanan
perang. la tidak memiliki harta apa pun untuk membayar tebusan pembebasannya.
Ketika istrinya, yakni putri Rasulullah saw., melihat bahwa tidak ada harta lain
untuk membebaskan suaminya, ia mengirimkan ke Madinah sebuah kalung yang

merupakan kenang-kenangan terakhir dari ibunya, sebagai tebusan bagi suaminya.

Ketika kalung itu dihadapkan kepada Rasulullah saw., beliau segera
mengenalinya, dan air mata pun mengalir dari mata beliau. Beliau bersabda
kepada para sahabat: “Aku tidak memerintahkan kalian, karena aku tidak memiliki
hak untuk memerintah dalam hal ini. Namun aku mengetahui bahwa kalung ini
adalah kenang-kenangan terakhir dari ibu Zainab yang berada padanya. Jika kalian
dengan kerelaan hati dapat melakukannya, maka aku merekomendasikan agar

putriku tidak dipisahkan dari kenang-kenangan terakhir ibunya.”



Para sahabat menjawab, “Wahai Rasulullah saw., kebahagiaan apa yang
lebih besar bagi kami daripada ini?” Maka mereka pun mengembalikan kalung

tersebut kepada Hazrat Zainab r.a.

Hazrat Khadijah r.a. telah melakukan begitu banyak kebaikan kepada
Rasulullah saw., sehingga pengaruhnya terhadap diri beliau sangat mendalam.
Karena itu, beliau sering menyebut-nyebut kebaikan Hazrat Khadijah r.a. di
hadapan istri-istri beliau. Dalam konteks ini, disebutkan pula sebuah peristiwa
yang menunjukkan bahwa di antara para istri, rasa cemburu bisa saja
muncul—bahkan terhadap seorang istri yang telah wafat—apabila ia terlalu sering

dipuii.

Diriwayatkan bahwa suatu ketika Rasulullah saw. memuji Hazrat Khadijah
r.a. di hadapan Hazrat Aisyah r.a. Maka Hazrat Aisyah r.a. berkata, “Wahai
Rasulullah, mengapa engkau terus menyebut-nyebut wanita tua itu? Biarkanlah,
tinggalkan saja. Allah Taala telah menganugerahkan kepadamu istri-istri yang

lebih baik, yang lebih muda dan lebih cantik.”

Mendengar hal itu, Rasulullah saw. menjadi sangat terharu, lalu beliau
bersabda, ‘“Wahai Aisyah, engkau tidak mengetahui betapa besar jasa dan
pengorbanan Khadijah kepadaku.”

Bagaimana standar akhlak mulia yang beliau miliki? Jika kita menelusuri
sejarah, kita dapati bahwa sebelum kelahiran beliau, ayah beliau telah wafat, dan
ketika beliau masih kecil, ibu beliau pun wafat. Delapan tahun pertama kehidupan
beliau dijalani di bawah pengawasan kakek beliau. Setelah itu, beliau diasuh di

bawah perwalian paman beliau, Abu Thalib.

Paman beliau memiliki hubungan darah, dan ayah paman beliau pun ketika
menjelang wafat secara khusus berwasiat agar Rasul Karim saw. diperhatikan.

Karena itu, Abu Thalib memiliki kecintaan yang khusus kepada Rasulullah saw.



dan juga sangat memerhatikan beliau. Namun, sang bibi tidak memiliki sifat kasih
sayang yang sama dan juga tidak memiliki rasa tanggung jawab terhadap
kewajiban keluarga. Apabila ada sesuatu yang dibawa ke rumah, sering kali bibi
tersebut memberikannya terlebih dahulu kepada anak-anaknya sendiri dan tidak

memperhatikan Rasulullah saw., padahal beliau masih anak-anak.

Ketika Abu Thalib pulang ke rumah, alih-alih mendapati keponakannya
yang kecil itu menangis atau mengeluh, beliau justru melihat bahwa anak-anaknya
sendiri sedang makan sesuatu, sedangkan keponakannya yang kecil itu duduk
menyendiri di satu sisi, teguh dan tabah laksana gunung kehormatan. Artinya,
sejak kecil pun Rasul Karim saw. telah menanggung semua itu dengan kesabaran

yang besar.

Rasa cinta seorang paman dan tanggung jawab kekeluargaan pun tergerak
dalam diri Abu Thalib. Ia segera bergegas memeluk keponakannya seraya berkata,
“Perhatikan juga anakku ini, perhatikan juga anakku ini.” Peristiwa seperti ini

sering kali terjadi.

Hazrat Muslih Mau‘ud r.a. di suatu tempat menukil riwayat ini dan
menuliskannya bahwa orang-orang yang menyaksikan keadaan tersebut
menerangkan bahwa Rasulullah saw. tidak pernah mengeluh, tidak pernah pula
tampak kesedihan di wajah beliau, tidak pernah muncul sifat mudah tersinggung
karena hal itu, dan sama sekali tidak pernah timbul rasa iri atau persaingan

terhadap sepupu-sepupu beliau.

Oleh karena itu, kehidupan beliau menunjukkan bagaimana, bahkan dalam
keadaan-keadaan yang kemudian berubah, beliau tetap mengambil Hazrat Ali r.a.
dan Hazrat Jafar r.a. ke dalam asuhan dan pendidikan beliau, serta dengan berbagai

cara mengupayakan kebaikan dan kesejahteraan mereka.



Dewasa ini dapat kita lihat bahwa meskipun seseorang telah tumbuh
dewasa, ia masih mengingat perkara-perkara di masa kecilnya dan terus
memelihara dendam. Namun, beliau justru mencontohkan sikap berbuat baik.
Bahkan ketika telah dewasa dan mencapai usia kematangan akal, pada masa
sekarang ini kita melihat bahwa sebagian orang—apabila terpaksa harus tinggal
pada kerabat lain—terkadang tidak bersama ayahnya, sehingga harus hidup di sana
sejak usia empat belas atau lima belas tahun, atau karena sebab keterpaksaan
lainnya. Apabila di tempat para kerabat tersebut terjadi suatu perlakuan tidak adil,
maka hal-hal itu tidak mereka lupakan, dan ketika ada kesempatan, mereka terus
melakukan pembalasan. Akan tetapi, Rasulullah saw. tidak pernah melakukan
pembalasan. Sebaliknya, ketika ada kesempatan, beliau justru merangkul mereka,

mendidik mereka, dan memberikan kepada mereka kedudukan yang terhormat.

Dalam kaitannya dengan akhlak mulia, perhatikanlah satu contoh tentang
kesabaran. Pada suatu ketika, ada seorang perempuan yang anak lelakinya telah
meninggal dunia dan ia sedang meratapi kubur anaknya. Rasulullah saw. lewat di
tempat itu, lalu beliau bersabda, “Wahai perempuan, bersabarlah. Kehendak Allah
berlaku atas setiap orang.” Perempuan itu tidak mengenal Rasulullah saw., maka ia
menjawab, “Seandainya anakmu meninggal seperti anakku meninggal, barulah
engkau mengetahui apa itu sabar.” Rasulullah saw. pun beranjak dari sana seraya

mengatakan bahwa bukan hanya satu, melainkan tujuh anak beliau telah wafat.

Jadi, pada kesempatan-kesempatan semacam itu, beliau hanya
mengungkapkan penderitaan-penderitaan yang telah berlalu sebatas itu saja, dan
tidak pernah menampakkannya lebih dari itu. Selain itu, beliau sama sekali tidak
pernah lalai dalam pengabdian kepada sesama umat manusia karena kesedihan

tersebut.

Tingkat ketabahan beliau sedemikian rupa sehingga ketika Allah Taala telah

menganugerahkan kepada beliau kekuasaan, beliau tetap mendengarkan perkataan



setiap orang. Apabila ada yang bersikap keras sekalipun, beliau memilih diam dan

tidak pernah membalas kekerasan dengan kekerasan.

Dalam sejarah disebutkan bahwa kaum Muslimin memanggil Rasulullah
saw. bukan dengan nama beliau, melainkan dengan menyebut derajat rohaninya,
yakni dengan panggilan “Ya Rasulullah”. Adapun orang-orang non-Muslim, sesuai
dengan adat dan kebiasaan mereka, menunjukkan penghormatan dengan tidak
memanggil beliau dengan nama Muhammad, melainkan dengan sebutan Abu
al-Qasim, yaitu kuniah beliau yang berarti “ayah Qasim”, karena salah seorang

putra beliau bernama Qasim yang telah wafat.

Pada suatu ketika, seorang Yahudi datang ke Madinah dan mulai berdebat
dengan beliau. Dalam perdebatan itu, orang tersebut berulang kali berkata, “Wahai
Muhammad, persoalannya begini; wahai Muhammad, persoalannya demikian.”
Rasulullah saw. menjawab perkataannya tanpa menunjukkan rasa tersinggung
sedikit pun. Akan tetapi, para sahabat menjadi gelisah melihat sikap kurang ajar
tersebut. Akhirnya, seorang sahabat tidak dapat menahan diri lalu berkata kepada
orang Yahudi itu, “Hati-hati, jangan berbicara dengan menyebut nama beliau. Jika
engkau tidak mampu mengatakan ‘Rasulullah’, maka setidaknya ucapkanlah Abu

al-Qasim’.”

Orang Yahudi itu menjawab, “Aku akan menyebut nama yang diberikan
oleh kedua orang tuanya.” Mendengar hal itu, Rasulullah saw. tersenyum dan
bersabda kepada para sahabat, “Perhatikanlah, ia benar. Kedua orang tuaku
memang menamakan aku Muhammad. Maka biarkanlah ia menyebut nama yang

ingin ia sebut, dan janganlah kalian menampakkan kemarahan karenanya.”

Tingkat ketabahan beliau sedemikian rupa sehingga terkadang ketika beliau
keluar untuk suatu keperluan, ada orang-orang yang menghadang jalan beliau lalu

mulai menyampaikan berbagai keperluan mereka. Beliau tetap berdiri hingga



mereka selesai menyampaikan pembicaraan mereka, barulah kemudian beliau

melanjutkan perjalanan.

Sebagian orang juga memiliki kebiasaan, ketika berjabat tangan, mereka
menahan tangan dalam waktu yang lama. Maka beliau pun menahan tangan
mereka dalam waktu yang lama pula. Meskipun cara seperti itu bukanlah suatu
kebiasaan yang disukai, Rasulullah saw. tidak pernah menarik tangannya terlebih

dahulu dari genggaman mereka.

Segala macam orang yang membutuhkan mengajukan keperluan mereka kepada
beliau. Terkadang, setelah beliau memberikan sesuatu kepada seorang peminta
sesuai dengan kebutuhannya, orang itu—Xkarena didorong oleh ketamakan—masih
meminta lebih banyak, dan beliau pun memenuhi permintaannya tersebut.
Kadang-kadang orang terus meminta, dan beliau terus memberi mereka sesuatu
setiap kali. Dalam keadaan-keadaan semacam itu, apabila terlihat bahwa orang
yang meminta itu khususnya memiliki ketulusan, maka setelah memenuhi
permintaannya sesuai dengan apa yang dimintanya, beliau hanya bersabda

kepadanya, “Akan lebih baik jika engkau bertawakal kepada Allah.”

Maka pada suatu ketika, seorang sahabat dengan terus-menerus mendesak
dan berulang kali meminta uang kepada beliau untuk berbagai keperluannya.
Beliau memenuhi permintaannya itu, tetapi pada akhirnya bersabda, “Kedudukan
yang paling baik adalah apabila seseorang bertawakal kepada Allah.” Sahabat
tersebut memiliki ketulusan dan adab; apa pun yang telah ia terima tidak ia
kembalikan karena adab, namun terkait masa mendatang ia berkata, ‘“Wahai
Rasulullah, ini adalah permintaanku yang terakhir. Mulai sekarang, aku tidak akan

meminta lagi kepada siapa pun, dalam keadaan apa pun.”

Tentang sahabat yang sama ini juga diriwayatkan suatu peristiwa bahwa
pada suatu ketika sedang berlangsung sebuah peperangan yang sangat dahsyat.

Keadaan di medan perang amat berbahaya: tombak-tombak dilemparkan,



pedang-pedang diayunkan, anak panah dilepaskan, para prajurit saling bertempur,

dan leher-leher terpenggal.

Tepat pada saat ia berada dalam kepungan musuh, cambuknya terjatuh dari
tangannya. Seorang prajurit Muslim yang berjalan kaki—seorang rekan
seperjuangan—melihat hal itu. Dengan anggapan bahwa sang perwira akan turun
dari kudanya, dan khawatir jika ia turun justru dapat membahayakan dirinya,
prajurit tersebut membungkuk hendak mengambil cambuk itu agar dapat

menyerahkannya kembali.

Sahabat tersebut melihat prajurit itu lalu berkata, “Wahai saudaraku, demi
Allah, jangan engkau menyentuh cambuk itu.” Sambil mengucapkan kata-kata itu,
ia melompat turun dari kudanya dan mengambil cambuk tersebut sendiri.
Kemudian ia berkata kepada rekannya, “Aku telah berikrar kepada Rasulullah saw.
bahwa aku tidak akan meminta apa pun kepada siapa pun. Seandainya aku
membiarkan engkau mengambilkan cambuk itu, meskipun aku tidak meminta
dengan lisan, tidak ada keraguan bahwa hal itu akan menjadi permintaan dengan
bahasa perbuatan, dan perbuatan demikian akan menjadikanku melanggar janji.
Walaupun ini adalah medan perang, aku akan mengerjakan urusanku sendiri.”

Dalam keadaan yang sangat berbahaya seperti itu pun, ia tetap mengingat janjinya.

Maka, inilah dan masih banyak lagi aspek dari sirat Rasulullah saw.
Tentang keadilan beliau, tentang penghormatan terhadap perasaan, tentang
perhatian beliau kepada kaum fakir miskin—semuanya merupakan teladan bagi
kita. Tentang menjaga harta orang-orang miskin, tentang berbuat baik kepada
kaum perempuan, sebagaimana telah saya sebutkan sebelumnya bahwa di dalam
rumah beliau berbuat baik kepada istri-istri beliau, dan juga berbuat baik kepada

para perempuan secara umuim.

Tentang pengabdian kepada seluruh umat manusia, tentang berbuat baik

kepada para tetangga dan kepada kerabat—terdapat tak terhitung banyaknya



contoh yang kita dapati dalam teladan beliau saw. Bagaimana upaya beliau dalam
menjaga harta orang lain, bagaimana perhatian beliau dalam menutupi aib orang
lain, apa yang beliau sampaikan dan bagaimana praktik beliau dalam hal saling
tolong-menolong, bagaimana beliau bersikap lapang dan memaatkan, bagaimana

beliau menampakkan sifat menutupi dan menjaga kehormatan orang lain.

Apa nasihat-nasihat beliau tentang kejujuran, apa yang beliau sampaikan
tentang menjauhi prasangka buruk, tentang menjauhi sikap mencari-cari
kesalahan, tentang menghindari keputusasaan. Bahkan, beliau juga menekankan

berbuat baik kepada hewan, serta mengajarkan toleransi beragama.

Semua perkara ini merupakan teladan yang sempurna bagi kita.
Sebagaimana telah saya sampaikan sebelumnya, insya Allah pada
kesempatan-kesempatan mendatang saya akan terus menguraikan hal-hal ini
sesuai dengan konteks dan waktu. Untuk saat ini, saya akhiri pembahasan ini di
sini, dan saya akan membacakan sebuah kutipan dari Hazrat Masih Mau‘ud a.s.

Beliau bersabda:

“Dialah manusia yang melalui pribadinya, sifat-sifatnya, perbuatannya,
amal-amalnya, serta melalui aliran deras kekuatan rohani dan kesucian dirinya,
telah menampilkan teladan kesempurnaan yang paripurna—baik dalam ilmu,
amal, kejujuran, maupun keteguhan—hingga beliau digelari insan kamil. Beliau
adalah Nabi yang penuh keberkahan, Hazrat Khatam al-Anbiya’, Imam al-Asfiya’,

khatam al-mursalin, kebanggaan para rasul, yakni junjungan kita Muhammad saw.

Wahai Allah, wahai Tuhan Yang Maha Pengasih, limpahkanlah kepada
Nabi yang tercinta ini rahmat dan shalawat yang tidak pernah Engkau limpahkan

kepada siapa pun sejak permulaan dunia.”

Maka semoga Allah Taala menganugerahkan kepada kita taufik agar kita

berusaha menjadi Muslim sejati dengan mengamalkan teladan beliau saw., serta



menjadi para penyampai pesan beliau ke seluruh dunia, sehingga kitalah yang
mengajak dunia berada di bawah panji beliau. Semoga Allah Taala

menganugerahkan kepada kita taufik untuk itu.

Allahumma salli ‘ala Muhammad wa ‘ala ali Muhammad wa barik wa

sallim, innaka Hamidun Majid.

Setelah salat, saya juga akan memimpin salat jenazah. Apakah jenazahnya
sudah tiba? Ada satu jenazah yang hadir, yaitu almarhum yang terhormat Tuan
Laig Ahmad Tahir, seorang mubalig yang bertugas di Inggris. Beliau wafat
beberapa hari yang lalu pada usia 83 tahun. Inna lillahi wa innd ilaihi raji ‘un.
Almarhum termasuk miisi. Beliau meninggalkan seorang putri dan tiga orang

putra.

Tuan Laiq Tahir lahir di Qadian di rumah Hazrat Syaikh Fazl Ahmad Sahib
Battalwi r.a., seorang sahabat Hazrat Masih Mau‘ud a.s. Ayah beliau telah
melakukan baiat pada tahun 1907. Setelah menyelesaikan pendidikan matric, pada

tahun 1959 beliau mewakafkan hidupnya, lalu memasuki Jamiah Ahmadiyah

Rabwah.

Pada tahun 1966 beliau menyelesaikan pendidikan di Jamiah. Selama masa
studi tersebut, beliau juga menempuh dan menyelesaikan FA, Adib Fadil, serta
Arabi Fadil. Setelah lulus dari Jamiah, beliau memperoleh gelar BA dari

Universitas Punjab.

Pada Juli 1967, beliau diutus untuk bertugas di Inggris sebagai mubaligh,
dan di sana beliau memperoleh taufik untuk berkhidmat sebagai Wakil Imam
Masjid Fazl, London. Pada tahun 1970 beliau kembali ke Pakistan. Di bawah
bidang Islah-o-Irsyad, beliau kemudian bertugas di berbagai tempat sebagai
mubalig. Selanjutnya, beliau dipindahkan ke bidang penulisan (tasnif).



Beliau adalah menantu Tuan Maulana Abdul Hamid Nurm. Dalam masa
pengkhidmatan tersebut, beliau juga diangkat sebagai dosen di Jamiah dan
menjalankan tugas pengajaran selama kurang lebih sepuluh tahun. Pada tahun
1982 beliau ditugaskan di Wakalat Tabsyir, dan ditetapkan sebagai Naib Wakilut
Tabsyir.

Selain itu, selama masa studi di Jamiah maupun ketika bertugas sebagai
mubalig di Pakistan, beliau juga aktif berkhidmat dalam organisasi Khuddamul
Ahmadiyah dan badan-badan cabangnya.

Pada tahun 1986 beliau diutus sebagai mubalig ke Amerika Serikat. Pada
tahun yang sama, Hazrat Khalifatul Masih IV r.h. memanggil beliau kembali dan
menempatkan beliau di wilayah ini, yaitu di Glasgow, di mana beliau memperoleh

taufik untuk berkhidmat sebagai mubalig.

Pada tahun 2005, ketika Jamiah UK dibuka, beliau juga diangkat sebagai
Prinsipal Jamiah UK. Masa pengkhidmatan beliau secara keseluruhan berjumlah

kurang lebih 59 tahun.

Tuan Ata’ul Mujib Rashid, Imam Masjid Fazl London, menyampaikan
bahwa almarhum adalah seorang pengorban sejati bagi agama Islam, pelayan
khilafat yang setia, serta seorang yang menunaikan tuntutan waqafnya dengan
sepenuh dedikasi; beliau merupakan seorang mubalig yang sangat berhasil. Beliau
memperoleh taufik untuk berkhidmat kepada agama dalam waktu yang panjang

dengan semangat pengabdian yang tinggi.

Beliau melantunkan bacaan Al-Qur’an dengan suara yang indah dan penuh
pengaruh. Dengan gaya yang menyentuh, beliau senantiasa mengarahkan
perhatian kepada wurusan-urusan tarbiyat. Di setiap jemaat tempat beliau
berkhidmat, beliau meninggalkan banyak kenangan yang baik. Beliau adalah

seorang pelayan agama yang dicintai dan disayangi oleh para anggota jemaat.



Dalam bidang penulisan pun, beliau memperoleh taufik untuk melakukan
berbagai pengkhidmatan. Beliau memiliki perhatian yang khusus terhadap doa.
Bahkan, dinding-dinding rumah beliau dihiasi dengan kalimat-kalimat doa. Beliau

adalah pribadi yang memiliki banyak keutamaan.

Tuan Mubarak Siddiqi mengatakan, “Sejak semasa tinggal Rabwah saya
telah mengenal beliau. Beliau adalah pribadi yang sangat ramah, memiliki
keceriaan, serta kesantunan dalam tabiatnya. Beliau memiliki kecintaan yang
sangat mendalam kepada Khilafat dan Nizam Jemaat, dan kepada setiap orang
yang menemuinya beliau selalu menasihatkan agar menaati Khalifah yang sedang

menjabat dengan ketaatan yang sempurna.

Beliau juga menyampaikan bahwa di saku beliau selalu ada sebuah buku
catatan kecil; di mana pun beliau melihat atau mendengar suatu hal yang baik,
beliau segera mencatatnya. Bukan hanya dari orang tertentu, melainkan dari siapa
pun dan di mana pun apabila menemukan suatu hal yang baik, beliau langsung

menuliskannya.

Sejak masa pelajar, duduk dalam majelis para sesepuh jemaat merupakan
kebiasaan beliau. Oleh karena itu, banyak hal yang disampaikan oleh Hazrat Hafiz
Mukhtar Ahmad Sahib Shahjahanpuri masih beliau ingat dan sering beliau

ceritakan kembali dalam majelis-majelis beliau.”

Putri beliau, Qurratul ‘Ain, menyampaikan, “Salah satu sisi ayah saya yang
paling menonjol menurut pengamatan saya adalah cara beliau berdoa. Dalam
doa-doanya terdapat getaran keharuan, kerendahan hati, tawakal, serta suatu
keunikan dalam memohon kepada Allah Taala dengan penuh kedekatan dan kasih.
Terkadang terasa seolah-olah beliau tidak akan berhenti berdoa hingga

memperoleh suatu jawaban dari Allah Taala.”



Ia juga mengatakan, “Perlakuan Allah Taala terhadap beliau pun demikian,
sehingga melalui banyak mimpi Allah Taala kerap memberitahukan berbagai hal
sebelumnya. Terkait doa, beliau sering menasihati kami dengan mengutip sabda
Hazrat Masih Mau‘ud a.s., bahwa keadaan orang yang berdoa seharusnya seperti
ungkapan: “Barang siapa yang memohon, hendaklah ia memohon dalam keadaan
seakan-akan dirinya telah mati; dan yang telah ‘mati’ itulah yang pantas untuk
benar-benar memohon.” ”—yakni inti hakikatnya adalah bahwa orang yang

memohon harus berada dalam keadaan seakan-akan telah mati; dan dalam keadaan

demikian, apabila seseorang memohon, maka Allah Taala pun mendengarkan.

Semoga Allah Taala melimpahkan ampunan dan rahmat-Nya kepada beliau
serta meninggikan derajatnya. Jenazah beliau saat ini hadir, dan setelah salat Jumat

saya akan keluar untuk memimpin salat jenazah.

Selanjutnya adalah salat jenazah gaib, yaitu yang terhormat almarhum Siga
Jallo, Wakil Ketua Jemaat Wilayah Sigu, Mali. Beliau juga wafat beberapa hari

yang lalu. Inna lillahi wa inna ilaihi raji ‘un. Almarhum termasuk mizsi.

Mubalig Jemaat, Tuan Ta’sir menuliskan bahwa almarhum memperoleh
taufik untuk menerima Ahmadiyah pada tahun 1916 setelah mendengarkan
program radio, dan setelah itu beliau menunjukkan kemajuan yang sangat besar
dalam keimanannya. Beliau adalah seorang Ahmadi yang memiliki semangat
pengorbanan dan aktif. Dalam berbagai program jemaat, khususnya dalam

pengorbanan harta, beliau selalu berpartisipasi dengan penuh semangat.

Beliau secara rutin menunaikan salat Subuh, Magrib, dan Isya dengan datang ke
masjid, meskipun jaraknya jauh. Beliau memiliki kecintaan dan kesetiaan yang
luar biasa terhadap Khilafat. Pada tahun 1918 beliau memperoleh taufik untuk
bergabung dalam nizam wasiat, dan hingga wafatnya, setiap awal bulan beliau

senantiasa menunaikan candah wasiat dari gajinya.



Pernah suatu ketika selama enam bulan beliau tidak menerima gaji karena
suatu sebab. Dalam kondisi Afrika yang serba sulit, hal itu membuat beliau sangat
gelisah karena tidak dapat menunaikan candah. Namun akhirnya Allah Ta‘ala
melimpahkan karunia-Nya, dan begitu gaji diterima, hal pertama yang beliau
lakukan adalah menunaikan candah wasiat serta candah-candah lainnya yang

tertunda.

Beliau memiliki seorang istri dan tiga orang putra. Beliau terus bertablig
kepada keluarganya; dua dari putra beliau menerima Ahmadiyah karena tablig
tersebut, sedangkan istri beliau dan seorang putra lainnya tidak menerima
Ahmadiyah, yang hal itu menjadi keprihatinan besar bagi beliau. Keimanan beliau
kepada Ahmadiyah sangat kokoh. Pandangan beliau terhadap non-Ahmadi dan
para ulama sangat jelas dan tegas; beliau sering mengatakan bahwa mereka tidak

akan berhasil selama tidak menerima Masih dan Mahdi.

Beliau juga merupakan seorang dai yang sangat aktif serta pengkhidmat
jemaat yang berdedikasi. Semoga Allah Taala melimpahkan ampunan dan

rahmat-Nya kepada beliau.'
Khotbah II:

A% esd oy des. of- & il 3 et 85 .8Zo - tte Zo o807 u 3o %
M\Qj)uwéul_gdjuj@cdsjujﬁwyjoijjcm&/M\
Vo £ oa_ o, o £y - - T7 a%yo0. 8 o - ¥ & 2w Y e °oF@ o - :/o; w{i¥- e -
ﬂl}[o\;@_ag)-dggguMMQ}MJ@AMM\Q@&L@L@\F@&”
N P I P TR T T $3os - o %80 2aos gf 3% 7. i \&
Ola ¥y Jaall ey il O 140 aSa ) 14 dle- 4l gy 5 02 aaae O 2gudi g 400 Y)
Ly e}}~l‘u:e}:‘~;°}&//°}}. - o8 - Z°s% - ’:‘afc .- [P SRR R 44 . “of -
A 5583 (5083 aSlal aSkaay sl 5 Saall s eliiaall e ey (2080 (3 £ 5

PR PR PR s

! Penerjemah: MIn. Mahmud Ahmad Wardi, Shd., MIn. Fazli Umar Farug, Shd., dan MIn. Muhammad
Hasyim. Editor: MIn. Muhammad Hasyim



