
Nabi Muhammad saw., Teladan Sempurna bagi Seluruh Umat 

Manusia 

Khotbah Jumat Sayidina Amirulmukminin, Hazrat Mirza Masroor Ahmad, 

Khalifatul Masih Al-Khamis ayyadahullāhu ta'ālā binashrihil 'azīz, pada 19 

Desember 2025 di Masjid Mubarak, Islamabad, Tilford (Surrey), UK (United 

Kingdom of Britain/Britania Raya) 

دًا أَنَّ وَأَشْهَدُ لَهُ، شَرِيكَ لَا وَحْدَهٗ اللهُ إِلَّا إِلٰهَ لَا أَنْ أَشْهَدُ   وَرَسُولهُُ عَبْدُهُ مُحَمَّ

ا يْطَانِ مِنَ بِالِله فَأَعُوذُ بَعْدُ، أَمَّ جِيمِ الشَّ  الرَّ

نِ اِلله بِسْمِ حْمَٰ حِيمِ الرَّ نِ ۝٢ الْعَالَمِينَ رَبِّ لِِله الْحَمْدُ ۝١ الرَّ حْمَٰ حِيمِ الرَّ  مَالكِِ ۝٣ الرَّ

ينِ يَوْمِ اكَ ۝٤ الدِّ اكَ نَعْبُدُ إِيَّ رَاطَ اهْدِنَا ۝٥ نَسْتَعِينُ وَإِيَّ  الَّذِينَ صِرَاطَ ۝٦ الْمُسْتَقِيمَ الصِّ

الِّينَ وَلَا عَلَيْهِمْ الْمَغْضُوبِ غَيْرِ عَلَيْهِمْ أَنْعَمْتَ  ۝٧ الضَّ

​

ِ رَسُوْلِ فِيْ لَكُمْ كَانَ لَقَدْ َ يَرْجُوا كَانَ لِّمَنْ حَسَنَةٌ اسُْوَةٌ اللّٰه
خِرَ وَالْيَوْمَ اللّٰه ٰ َ وَذَكَرَ الْا

 كَثِيْرًاۗ اللّٰه

Allah Taala berfirman dalam ayat tersebut yang terjemahannya adalah:  

“Sungguh bagi kamu dalam diri Rasulullah terdapat suri teladan yang 

terbaik untuk orang yang mengharapkan bertemu dengan Allah dan Hari Akhir, 

dan yang banyak mengingat Allah.” (Al-Ahzab: 22) 

Hazrat Aisyah r.a. ditanya oleh seseorang untuk menceritakan tentang 

akhlak mulia Rasulullah saw. dan teladan beliau, maka Hazrat Aisyah r.a. 

menjawab, "Apakah engkau tidak membaca al-Qur'an? Di dalamnya Allah Taala 

sendiri telah memberikan kesaksian tentang teladan beliau, sebagaimana Allah 

Taala berfirman: 



 عَظِيْمٍ خُلقٍُ لَعَلٰى وَاِنَّكَ

“Wahai Rasul, sesungguhnya engkau benar-benar berada pada tingkat 

akhlak yang paling tinggi." (Al-Qalam: 5) 

Sungguh yang menjadi teladan adalah sosok yang berada pada tingkat 

tertinggi dalam sesuatu. Adapun mengenai Rasulullah saw., baik itu tentang 

hak-hak Allah Taala maupun hak-hak hamba, beliau memiliki kedudukan yang 

sangat tinggi dalam kedua hal tersebut, dan hal ini telah diberi kesaksian oleh 

Allah Taala. Oleh karena itu, Allah Taala berfirman kepada kita, “Rasul ini adalah 

teladan bagi kalian. Janganlah hanya mendengarkan ucapannya saja, tetapi 

amalkan juga. Beriman saja tidaklah cukup. Dan ketika kalian mengamalkannya, 

niscaya kalian akan dapat mencapai kedudukan yang untuk itulah Aku mengutus 

Rasul ini.”  

Jadi, ini adalah tanggung jawab setiap Muslim yang beriman. Di dunia ini 

ada orang-orang yang melakukan beberapa hal baik atau melakukan suatu 

pekerjaan yang kemudian menjadi terkenal, dan nama mereka menjadi sangat 

masyhur, mereka diberi penghargaan besar dan hadiah. Ada yang menerima 

hadiah Nobel, ada yang menerima hadiah lainnya, tetapi hadiah-hadiah ini 

diberikan oleh suatu komite atau pemerintah yang ditunjuk untuk pekerjaan 

tersebut, namun tidak pernah terjadi bahwa seluruh bangsa telah mengatakan 

sesuatu yang disepakati secara bulat. Hadiah yang sejati adalah seperti yang 

diberikan kepada Rasulullah saw. ketika beliau masih muda, sebelum kenabian, 

ketika orang-orang menyebut beliau sebagai Sadiq [Yang Jujur] dan Amin [Yang 

Terpercaya]. Yakni, beliau memang tidak memerlukan hadiah, tetapi di mata 

orang-orang, beliau telah mencapai kedudukan yang tidak ada tandingannya dan 

seluruh bangsa [beliau] telah memberikan gelar tersebut kepada beliau. Maka 

inilah kedudukan yang dimiliki oleh Rasulullah saw. dan Rasulullah saw. sendiri 

juga bersabda, “Ikutilah oleh kalian sunahku, amalkan perbuatan-perbuatanku, 



karena Allah Taala telah mengutusku untuk memperbaiki kalian”. Beliau saw. 

bersabda, “Aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia”. Maka 

penyempurnaan akhlak hanya dapat dilakukan oleh seseorang yang memiliki 

semua sifat tersebut dan di dalam dirinya terdapat semua sifat itu.  

Sebagaimana yang telah saya sampaikan, Allah Taala sendiri telah 

berfirman bahwa beliau adalah uswatun hasanah [teladan yang mulia] bagi kita, 

oleh karena itu kita harus memberikan kedudukan kepada kehidupan beliau untuk 

diri kita sedemikian rupa, di mana kita mengamalkan setiap perkataan beliau, dan 

setiap perkataan beliau itu mengandung perintah-perintah Al-Qur'an. Semuanya 

dari Allah Taala. Maka setiap sifat akhlak yang dapat atau seharusnya ada pada 

seorang manusia atau sifat-sifat Allah Taala, teladan sejatinya adalah Rasulullah 

saw.  

Hazrat Khalifatul Masih II juga telah menyampaikan beberapa hal dalam 

buku Pengantar mempelajari Tafsir Al-Qur’an, dan ini juga terdapat dalam 

buku-buku kita tentang sirat kehidupan beliau, mengenai akhlak beliau. Hari ini 

saya akan menyampaikan secara ringkas sebagian darinya. Di masa mendatang, 

kapan pun ada kesempatan, saya akan terus menyampaikan perinciannya. Hal 

pertama adalah hak Allah Taala, yaitu hak ibadah kepada Allah Taala. Di 

dalamnya, teladan apakah yang kita lihat dari Rasulullah saw? Kita melihat bahwa 

seluruh kehidupan Rasulullah saw. tenggelam dalam cinta kepada Allah; meskipun 

beliau memiliki tanggung jawab yang sangat besar, beliau harus menegakkan 

syariat yang baru dan harus melakukan tarbiyat kepada manusia, sebagaimana 

Hazrat Aqdas Masih Mau'ud a.s. telah bersabda bahwa beliau menjadikan 

orang-orang jahiliah menjadi manusia, menjadikan mereka manusia yang 

berpendidikan, lalu menjadikan mereka manusia yang bertuhan. Ini adalah tugas 

yang sangat besar, namun beliau tidak pernah melupakan hak Allah Taala yaitu 

hak ibadah. Ini adalah hal yang sangat penting dan utama.  



Selama masa itu beliau juga menghadapi berbagai kesulitan. Beliau juga 

harus pergi berperang. Musuh juga menyerang, tetapi beliau tidak pernah ada 

kekurangan sedikit pun dalam menunaikan kewajiban beribadah kepada Allah 

Taala. Jadi, inilah teladan yang ada di hadapan kita, bahwa dalam setiap keadaan 

kita harus menghadirkan Allah Taala di hadapan kita dan apabila kita 

menghadirkan Allah Taala di hadapan kita, maka berbagai masalah kita akan 

terselesaikan dengan sendirinya. Orang-orang bertanya bahwa kami memiliki 

masalah ini dan masalah itu. Mereka berkata bahwa kami telah berdoa dengan cara 

ini dan cara itu. Mereka berdoa untuk masalah-masalah mereka, tetapi mereka 

tidak menunaikan hak Allah Taala, oleh karena itu kemudian manusia menjadi 

luput [dari rahmat Allah]. Allah Taala berfirman, "Tunaikanlah juga hak-Ku."  

Bagaimana standar ibadah beliau? Rasulullah saw. biasa berdiri untuk 

beribadah kepada Allah Taala ketika malam telah berlalu; beliau bangun pada 

pertengahan malam untuk beribadah, dan Allah Taala sendiri telah memberikan 

kesaksian atas hal tersebut. Hazrat Aisyah r.a. meriwayatkan bahwa pada suatu 

kesempatan ketika Rasulullah saw. berdiri untuk beribadah, saya berkata kepada 

beliau, "Wahai Rasulullah saw., Anda telah menjadi orang yang dekat dengan 

Allah Taala, lalu mengapa Anda menyusahkan diri sendiri dengan menghabiskan 

sebagian besar malam dalam beribadah? Anda terus merintih di hadapan Allah 

Taala." Maka Rasulullah saw. bersabda, "Wahai Aisyah, 

 شَكُورًا عَبْدًا أَكُونُ أَفَلَا

“Tidakkah seharusnya aku menjadi hamba yang bersyukur? Memang benar bahwa 

aku adalah orang yang dekat dengan Allah Taala dan Allah Taala telah 

menganugerahkan ini kepadaku dengan karunia-Nya, maka bukankah menjadi 

kewajibanku bahwa sedapat mungkin aku mengungkapkan rasa syukur 

kepada-Nya, karena bagaimanapun juga rasa syukur itu dilakukan sebanding 

dengan kebaikan yang diterima.”  



Lihatlah bahwa Allah Taala telah berbuat ihsan kepada beliau dengan 

menjadikan beliau sebagai Nabi pembawa syariat terakhir. Dia telah 

menyempurnakan Kitab terakhir untuk beliau, menyempurnakan syariat. Atas ini 

beliau bersabda, “Tidakkah seharusnya aku mengungkapkan rasa syukur?”. 

Kemudian, sesuai dengan keadaan, Allah Taala telah berbuat banyak kebaikan 

kepada setiap manusia, dan sebagai rasa syukur, kita harus meningkatkan standar 

ibadah-ibadah kita. Orang-orang mengajukan pertanyaan, para pemuda juga 

datang dan bertanya, bahwa bagaimana kita harus beribadah kepada Allah Taala, 

Apa kebutuhan Allah Taala akan ibadah-ibadah kita? Maka inilah jawabannya. 

Bahkan anak-anak pun mengajukan pertanyaan semacam ini karena terpengaruh 

oleh dunia zaman sekarang. Jawabannya adalah bahwa Allah Taala tidak 

membutuhkan ibadah-ibadah kalian. Akan tetapi atas kebaikan-kebaikan Allah 

Taala kepada kalian, baik yang bersifat agama maupun duniawi, bukankah hal-hal 

ini menuntut agar kalian mengungkapkan rasa syukur atas kebaikan-kebaikan-Nya 

dan menjadi hamba yang bersyukur?  

Demikian pula dalam sirat kehidupan beliau terdapat peristiwa, yaitu ketika 

beliau mendengar Kalam Allah Taala, maka air mata beliau pun langsung 

mengalir, khususnya ayat-ayat yang di dalamnya beliau diingatkan akan tanggung 

jawab-tanggung jawab beliau. Dalam sebuah riwayat disebutkan bahwa suatu hari 

Rasulullah saw. bersabda kepada Hazrat Abdullah bin Mas'ud r.a., “Bacakanlah 

Al-Qur’an untuk saya”. Beliau berkata, “Wahai Rasulullah, Al-Quran diturunkan 

kepada Anda, apa yang akan saya bacakan kepada Anda?”. Beliau bersabda, “Aku 

suka mendengarkan Al-Qur’an yang dibacakan oleh orang lain juga”. Hazrat 

Abdullah bin Mas'ud r.a. berkata, “Oleh karena itu saya mulai membacakan Surah 

An-Nisa. Ketika saya terus membaca hingga sampai pada ayat ini,  

نَا إِذَا فَكَيْفَ ةٍۭ كُلِّ مِن جِئْ نَا بِشَهِيدٍ أُمَّ ءِ عَلَىٰ بِكَ وَجِئْ لَآ ؤُ ٓ  شَهِيدًا هَٰ



Yakni, “Yaitu bagaimana keadaan nanti ketika Kami menghadirkan dari setiap 

umat nabinya untuk berdiri di hadapan kaumnya, lalu Kami menghisab umat 

tersebut; dan Kami pun akan menghadirkan engkau di hadapan umatmu untuk 

menghisab mereka.” Maka Rasulullah saw. bersabda, “Cukup, cukup”. Sahabat 

menuturkan, “Saya melihat ke arah beliau, maka air mata mengalir dari kedua 

mata beliau.” Rasa takut yang begitu besar telah menguasai beliau, dan pada saat 

itu beliau tentu juga memikirkan umat beliau bahwa jangan sampai umat beliau 

melakukan perbuatan yang menjadi penyebab kemurkaan Allah Taala dan 

kemudian beliau harus memberikan kesaksian terhadap mereka.  

Maka dari hal ini juga muncul satu sisi makna, bahwa di mana terdapat 

banyak hal yang menuntut kesaksian beliau, di sana kita harus merasa takut jangan 

sampai kesaksian Rasulullah saw. justru menjadi kesaksian yang memberatkan 

kita; jangan sampai hakikat kita terungkap sedemikian rupa, dosa-dosa kita 

terungkap dan kita menjadi sasaran hukuman Allah Taala. Jadi, haruslah takut 

akan hal ini.  

Kita juga harus menunaikan hak-hak ibadah-ibadah dan kita harus 

mencintai Allah Taala sebagaimana Rasulullah saw. telah mengajarkan kepada kita 

dan sebagaimana Allah Taala telah memerintahkan kita dalam Al-Qur'an. 

Perhatikanlah ketaatan beliau terhadap salat. Perhatian beliau terhadap salat 

sedemikian rupa sehingga dalam keadaan sakit keras sekalipun, pada hari-hari 

terakhir, ketika diperbolehkan salat sambil berbaring, dalam sejarah disebutkan 

bahwa beliau pergi ke masjid dengan bersandar pada para sahabat, dan suatu hari 

ketika beliau tidak dapat datang maka beliau memerintahkan Hazrat Abu Bakar 

r.a. untuk memimpin salat. Pada saat itu beliau melihat bahwa kesehatan beliau 

sedikit membaik, sehingga dengan bertopang pada dua orang, beliau saw. berjalan 

menuju masjid. Hazrat Aisyah r.a. menyatakan: “Dalam keadaan seperti itu 

pun—yakni beliau berjalan dengan menyeret kedua kaki beliau—pentingnya salat 

berjemaah tetap menjadi fokus utama beliau; beliau ingin menunjukkan hal ini 



kepada umat beliau, oleh karena itu beliau menanggung kesulitan itu. Beliau 

sampai di masjid dengan menyeret kaki. Beliau pergi ke masjid dan tidak 

mempedulikan penyakit beliau.  

Jadi, inilah keadaan kecintaan beliau kepada Allah Taala. Dalam hal ini, 

beliau telah memberikan tarbiyat kepada banyak orang. Pertama, perhatian 

terhadap ketaatan pada salat, kemudian bagaimana menanamkan kepada 

orang-orang tentang keagungan dan kedudukan Allah Taala, serta bagaimana 

beliau memberikan tarbiyat.  

Di kalangan orang Arab ada kebiasaan bahwa untuk menarik perhatian, 

dilakukan tepuk tangan, dan kebiasaan ini pada masa itu memang umum namun 

beliau saw. menghapus kebiasaan itu dengan bersabda bahwa sebagai gantinya, 

seharusnya dilakukan zikir Ilahi. Tentang hal ini terdapat riwayat bahwa suatu kali 

Rasulullah saw. sedang sibuk dalam suatu pekerjaan dan waktu salat tiba. Beliau 

bersabda, “Katakan kepada Abu Bakar untuk memimpin salat”. Sementara itu 

beliau selesai dari sana dan segera berjalan menuju masjid. Ketika beliau sampai 

di masjid maka Hazrat Abu Bakar r.a. sedang memimpin salat. Ketika orang-orang 

mengetahui bahwa beliau telah datang di masjid, maka orang-orang yang sedang 

salat mulai bertepuk tangan dengan gelisah. Tujuan dari hal ini adalah, pertama 

memberitahukan bahwa hati mereka menjadi sangat gembira dengan kedatangan 

Rasulullah saw., dan di sisi lain dimaksudkan untuk menarik perhatian Hazrat Abu 

Bakar r.a. bahwa sekarang posisi beliau sebagai imam telah berakhir karena 

Rasulullah saw. telah datang.  

Hazrat Abu Bakar r.a. mundur ke belakang dan menyerahkan tempat imam 

untuk Rasulullah saw. Setelah salat, Rasulullah saw. bersabda, "Abu Bakar, ketika 

aku telah memerintahkan engkau untuk memimpin salat maka mengapa engkau 

mundur ke belakang?" Hazrat Abu Bakar r.a. Menjawab dan betapa tulusnya 

jawaban beliau, “Wahai Rasulullah, apa kedudukan anak Abu Quhafah di hadapan 



engkau sehingga ia memimpin salat?" Kemudian Rasulullah saw. menghadap 

kepada para sahabat dan bersabda, "Apa maksud kalian bertepuk tangan? Bertepuk 

tangan saat mengingat Allah tidaklah pantas”. Jadi, jika pada waktu salat terjadi 

sesuatu yang tidak tepat dan perlu diperhatikan, maka daripada bertepuk tangan 

hendaklah menyebut nama Allah dengan suara keras. Hendaklah mengucapkan 

Subḥānallāh. Ketika kita melakukan hal demikian, maka dengan sendirinya 

perhatian orang lain akan tertuju pada peristiwa tersebut.  

Demikian pula beliau tidak menyukai ibadah yang dilakukan dengan 

memaksakan diri. Meskipun sangat menekankan untuk melakukan ibadah, beliau 

bersabda bahwa tidak boleh memaksakan diri. Suatu kali beliau masuk ke rumah 

dan melihat sebuah tali tergantung di antara dua tiang. Beliau bertanya, “Mengapa 

tali ini diikatkan?” Orang-orang memberitahu bahwa ini adalah tali milik Hazrat 

Zainab r.a. Ketika Hazrat Zainab r.a. lelah melakukan ibadah maka beliau 

berpegangan pada tali ini untuk bersandar. Rasulullah saw. bersabda, "Tidak boleh 

melakukan demikian. Lepaskanlah tali ini. Setiap orang hendaklah beribadah 

selama pikirannya masih terjaga. Ketika ia lelah maka hendaklah duduk. ibadah 

yang dilakukan dengan memaksakan diri seperti ini tidak dapat memberikan 

manfaat.” Dari hal ini tampak bahwa berkat tarbiyat yang beliau berikan, para 

sahabiyat [sahabat wanita] dan keluarga beliau juga memiliki kecintaan terhadap 

ibadah dan mereka memasukkan diri mereka dalam kesulitan. Di sisi lain beliau 

juga bersabda, “Tidak perlu membuat diri dalam kesulitan, melainkan hendaklah 

beribadah dengan tenang”. Namun untuk orang-orang di masa kini, saya juga ingin 

memberitahukan bahwa hal ini juga bukan berarti, seperti yang mulai dikatakan 

oleh orang-orang  saat ini, kadang-kadang mereka mengatakan bahwa tidak perlu 

menyusahkan diri, oleh karena itu salatlah dengan tergesa-gesa, yakni ada suatu 

kewajiban, tunaikanlah, setelah itu bebas. Dengan demikian justru memahami 

sabda ini dengan sebaliknya yakni buatlah kemudahan bagi diri sendiri. Dewasa 

ini, sebagian orang datang untuk melakukan salat, dan dalam beberapa menit salat 



pun selesai, atau ketika melakukan salat di rumah-rumah maka dalam beberapa 

menit saja mereka selesai. Beberapa kali di sini juga orang-orang menanyakan 

pertanyaan kepada saya bahwa bagaimana seharusnya salat dilakukan? Salat 

hendaklah dilakukan dengan cara seperti ini yakni lakukanlah dengan sebaik 

baiknya.  

Tentang hal ini terdapat satu hadis Rasulullah saw. bahwa beliau 

memerintahkan seorang sahabat untuk melakukan salat tiga atau empat kali. Ia 

datang terlambat ke majelis beliau, beliau sedang duduk di majelis setelah 

melakukan salat. Salat berjamaah telah selesai dan majelis sedang berlangsung. 

Setiap kali sahabat itu melakukan salat dan datang ke hadapan beliau, beliau 

bersabda, “Pergilah kembali dan lakukanlah salat lagi”. Kemudian dia melakukan 

salat dan datang, beliau bersabda lagi, “pergilah kembali dan lakukanlah salat 

lagi”. Dengan cara seperti ini beliau memerintahkan dia untuk melakukan salat 

tiga atau empat kali. Ketika dia mengatakan, “saya tidak mengetahui cara 

melakukan salat yang lebih baik dari ini, mohon beritahu saya, bagaimana 

seharusnya dilakukan”. Beliau bersabda, “Lakukanlah salat dengan penuh 

ketenangan, Berzikirlah kepada Allah, bacalah sholawat, bacalah zikir tauhid dan 

tahmid. Rukuk dan sujud juga lakukanlah dengan sebaik-baiknya”.  

Jadi, ingatlah hal ini juga. Melakukan salat dengan kemudahan bukanlah 

artinya melakukannya dengan tergesa-gesa lalu beralasan dengan mengatakan, 

“Dalam riwayat pun dikatakan bahwa lakukanlah salat dengan mudah. Jika kami 

merasa mengantuk, maka kami melakukan salat dengan cepat dalam waktu dua 

menit.” Melakukan salat dalam keadaan mengantuk memang dilarang. Ini tidak 

dibenarkan, sebab ketika hendak melakukan salat maka harus menunaikan 

kewajiban-kewajibannya juga. Beliau juga telah memberikan nasihat tentang hal 

ini. Beliau sangat membenci syirik, sehingga pada saat wafat, ketika beliau 

menghadapi kesulitan di saat-saat terakhir, beliau terkadang berbaring miring ke 

kanan dan terkadang ke kiri seraya bersabda, “Allah melaknat orang-orang Yahudi 



dan Nasrani yang telah menjadikan kuburan para nabi mereka sebagai masjid”. 

Yakni mereka bersujud di atas kuburan para nabi dan memohon doa kepada 

mereka. Maksud beliau adalah, “Jika sepeninggalku umatku melakukan perbuatan 

seperti itu, maka mereka jangan menyangka bahwa mereka akan berhak mendapat 

doa-doaku, bahkan aku akan benar-benar berlepas diri dari itu”. Sebagaimana 

telah disebutkan sebelumnya, Allah Taala akan meminta kesaksian.  

Sekarang perhatikan, di Madinah, memang, di makam mulia beliau, 

pemerintah telah memberlakukan pembatasan-pembatasan yang sangat ketat; 

mereka tidak mengizinkan siapa pun untuk bersujud, bahkan tidak mengizinkan 

untuk mendekat, tetapi di banyak negara-negara Muslim, di tempat-tempat orang 

suci terdahulu, dilakukan sujud-sujud, dan mereka memanjatkan doa-doanya 

melalui perantaraan orang-orang suci terdahulu. Tata cara ini adalah syirik dan 

telah dilarang oleh Rasulullah saw, dan beliau telah melarangnya untuk diri beliau 

sendiri, maka hak apakah yang dimiliki oleh para orang suci terdahulu itu sehingga 

sujud dilakukan di kuburnya?  

Ini adalah karunia Allah Taala bahwa kita dengan menerima Hazrat Masih 

Mau'ud a.s. telah menyelamatkan diri kita dari hal-hal tersebut, tetapi 

bagaimanapun juga standar-standar ibadah harus kita capai, namun di kalangan 

orang lain yaitu Muslim-Muslim lainnya, hal ini sangat lazim. Semoga Allah Taala 

juga merahmati mereka dan memberikan akal serta pemahaman kepada mereka 

agar mereka berhenti dari syirik ini.  

Tingkat kerendahan hati beliau di hadapan Allah Taala adalah sedemikian 

rupa bahwa ketika orang-orang berkata kepada beliau, "Wahai Rasulullah saw., 

Anda pasti akan memperoleh karunia Allah Taala dengan kekuatan amalan Anda, 

karena Allah Taala telah memberikan pengesahan kepada Anda dan memuji 

akhlak Anda serta menjadikan teladan Anda sebagai standar amalan bagi kaum 

Muslimin. Artinya, amalan-amalan Anda adalah sedemikian rupa sehingga Allah 



Taala akan mengampuni atau telah mengampuni Anda”. Beliau bersabda, "Tidak, 

tidak, aku pun akan diampuni hanya karena ihsan Allah saja."  

Oleh karena itu, Hazrat Abu Hurairah r.a. meriwayatkan, “Suatu hari aku 

mendengar Rasulullah saw., bersabda, “Tidak seorang pun akan masuk surga 

karena amal-amalnya”. Aku berkata, "Wahai Rasulullah, apakah Anda juga tidak 

akan masuk surga karena amal-amal Anda?" beliau bersabda, "Aku juga tidak 

dapat masuk surga dengan kekuatan amal-amalku; ya, hanya jika karunia Allah 

Taala dan rahmat-Nya turun meliputiku, maka itulah satu-satunya jalan." Ini 

adalah riwayat Bukhari. Kemudian beliau memberikan nasihat seraya bersabda, 

“Lakukan kebaikan dalam pekerjaan-pekerjaanmu dan carilah jalan-jalan untuk 

mendapatkan kedekatan dengan Allah Taala”, dan bersabda, “Janganlah ada 

seorang pun dari kalian yang mengharapkan kematiannya. Jika ia adalah orang 

yang baik, maka dengan tetap hidup ia akan semakin bertambah dalam 

kebaikan-kebaikannya, dan jika ia adalah orang yang buruk maka dengan tetap 

hidup ia akan memperoleh taufik untuk bertaubat dari dosa-dosanya (kesadaran 

akan timbul)”.  

Ini adalah nasihat yang sangat penting yang harus kita ingat bahwa jangan 

pernah mengharapkan kematian. Alasan yang beliau sampaikan untuk ini adalah 

bahwa jika karena kesulitan kalian melakukan ini (mengharapkan kematian), 

padahal kalian memiliki beberapa kebaikan, maka Allah Taala akan memberikan 

taufik kepada kalian untuk berbuat kebaikan-kebaikan lebih banyak lagi, dan bagi 

kalian akan ada perhitungan yang lebih baik di alam akhirat nanti. Dia akan 

mengampuni dosa-dosa kalian. Dan jika ada keburukan-keburukan, maka kalian 

akan memperoleh taufik untuk bertaubat dan memohon ampunan, jika perhatian 

kalian timbul ke arah ini, maka kalian akan terbebas dari keburukan-keburukan. 

Kemudian kalian akan memperoleh kedekatan dengan Allah Taala, dan ketika 

waktunya tiba, pada saat itu kemudian Allah Taala akan memperlakukan kalian 



sedemikian rupa sehingga sarana-sarana untuk pengampunan kalian juga dapat 

terwujud.  

Mengenai standar ibadah-ibadah yang dimiliki beliau, ini terlihat dari 

keadaan beliau sendiri. Kepada orang lain pun beliau banyak memberikan nasihat. 

Dalam riwayat disebutkan bahwa suatu kali pada waktu malam, beliau pergi ke 

rumah menantu beliau, Hazrat Ali r.a., dan putri beliau, Hazrat Fatimah r.a., dan 

bertanya kepada mereka, "Apakah kalian melaksanakan salat tahajud?" Hazrat Ali 

r.a. menjawab, "Ya Rasulullah, kami berusaha untuk melaksanakannya, tetapi 

ketika sesuai kehendak Allah Taala, pada suatu waktu mata kami tertutup, maka 

tahajud pun tertinggal." Beliau bersabda, "Laksanakanlah salat tahajud," lalu 

bangkit dan berjalan menuju rumah beliau. Di jalan, beliau saw. berulang kali 

bersabda,  

لْإِنسَانُ وَكَانَ  جَدَلًا شَيْءٍ أَكْثَرَ ا

Yakni, manusia sering takut untuk mengakui kesalahannya dan dengan 

memberikan berbagai macam dalih, ia menutupi kekurangannya. Maka beliau di 

sana, di hadapan mereka juga telah menyampaikan dan menasihati mereka, dan 

ketika kembali pun beliau terus mengulangi hal ini agar selain Hazrat Ali r.a., 

orang-orang lain juga dapat menyampaikan hal ini. Beliau memberikan pelajaran 

kepada mereka bahwa alih-alih mengatakan, “Kadang-kadang kami melakukan 

kesalahan,” seharusnya dikatakan, “Karena kesalahan, maka kami tidak dapat 

bangun.” Mereka telah menisbahkan hal ini kepada Allah Taala, bahwa jika 

kehendak Allah Taala ada, maka mereka akan terbangun, jika tidak maka mereka  

tetap tertidur. Jadi, maksud beliau adalah bahwa mengapa kesalahan diri sendiri 

dikaitkan kepada Allah Taala.  

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, beliau juga tidak menyukai 

segala macam kepura-puraan atau kepalsuan dalam ibadah. Sebagaimana suatu 

kali beliau melihat tali-tali tergantung di rumah beliau, maka beliau melarangnya 



dengan bersabda, "Lepaskanlah tali-tali itu." Prinsip beliau adalah, 

kemampuan-kemampuan yang telah diciptakan Allah Taala di dalam diri manusia 

haruslah digunakan dengan benar, dan inilah ibadah yang sebenarnya. Menutup 

mata atau mencabutnya, padahal mata diciptakan untuk ada, ini bukanlah ibadah, 

melainkan ini adalah tindakan yang tidak beradab. Ya, menyalahgunakannya 

adalah dosa.  

Sekarang, lihatlah, saat ini ada banyak hal di dunia, ada 

keinginan-keinginan, ada daya tarik dunia yang menarik kita ke arahnya. Jika mata 

kita tertuju kepada hal-hal tersebut, melihat program-program yang salah di TV, 

atau melihatnya di internet atau melihat sesuatu yang tidak pantas, maka ini adalah 

dosa. Beliau bersabda, “Menghindarkan diri dari dosa merupakan hal yang 

sebenarnya, dan inilah yang akan membawa kalian meraih pahala.” Demikian 

pula, menutup telinga bukanlah suatu kebaikan. Allah Taala telah memberikan 

suatu kemampuan, mengapa kalian menutupnya, ini bahkan adalah tindakan yang 

tidak sopan. Allah Taala telah memberikan kepada kalian suatu nikmat dan kalian 

menyia-nyiakannya. Ya, mendengarkan gibah dan membicarakan keburukan orang 

adalah dosa. Ada banyak orang yang melakukan gibah, mendengar hal-hal yang 

salah tentang orang lain dan merasa senang mendengarnya sambil tertawa, yakni 

mendengar kelemahan-kelemahan dan hal-hal yang salah dari orang-orang. 

Hal-hal ini adalah salah, ini adalah dosa. Tentang hal ini beliau bersabda, 

“Janganlah melakukan tindakan-tindakan seperti ini”. Beliau bersabda, “Akhlaq 

fadhilah berarti menggunakan kekuatan-kekuatan alami manusia dengan benar, 

sementara mematikan kekuatan-kekuatan alami adalah kebodohan. 

Menggunakannya dalam pekerjaan-pekerjaan yang salah adalah keburukan, dan 

menggunakannya secara tepat dan benar adalah kebaikan.  

Ini adalah ringkasan dari ajaran beliau, dan ini juga adalah ringkasan 

kehidupan Rasulullah saw. dan inilah alasan yang karenanya Allah Taala telah 

memerintahkan kepada kita bahwa jadikanlah beliau sebagai teladan.  



Mengenai amal perbuatan beliau saw., Hazrat Aisyah r.a. pada suatu tempat 

bersabda, “Dalam kehidupan Rasulullah saw. tidak pernah ada suatu kesempatan 

di mana ada dua jalan terbuka di hadapan beliau dan beliau tidak memilih jalan 

yang lebih mudah di antara kedua jalan tersebut dengan syarat bahwa dalam 

memilih jalan yang mudah itu tidak terdapat sedikit kekhawatiran akan dosa.” 

Sekarang ada dua jalan, satu jalan yang mudah dan satu jalan yang sulit, maka 

usaha beliau adalah agar jalan yang mudah itulah yang dipilih, karena Allah Taala 

tidak ingin menempatkan manusia dalam kesulitan tanpa alasan. Akan tetapi 

apabila timbul keraguan bahwa dengan mengambil jalan yang mudah itu dapat 

tergelincir dalam dosa, maka kemudian beliau menjauh darinya dan memilih jalan 

yang panjang. Bahkan seharusnya dikatakan bahwa jika timbul sedikit saja 

keraguan maka beliau lari menjauh sedemikian rupa sehingga tidak ada manusia 

lainnya yang dapat berusaha sekuat itu untuk menjauh darinya. Yakni beliau 

sangat menjauhinya.  

Maka, perhatikanlah di dunia ini bahwa terkadang, demi menipu orang lain, 

ada pihak-pihak yang sengaja menjerumuskan diri mereka ke dalam kesulitan lalu 

menampakkan seolah-olah mereka memiliki keutamaan-keutamaan 

besar—mengatakan bahwa mereka telah melakukan berbagai mujāhadah dan 

amalan berat. Bahkan para pīr dan faqīr pun sering mengemukakan hal-hal 

semacam ini; kisah-kisahnya panjang lebar. 

Namun, Rasulullah saw. telah memilih dan menunjukkan jalan kemudahan. 

Sebab, orang-orang yang berbicara dan berbuat demikian demi pamer di hadapan 

dunia, pada hakikatnya hanya menyusahkan diri mereka sendiri untuk 

menonjolkan kebesaran diri atau untuk mendapatkan pujian. Mereka tidak 

melakukannya karena Allah Ta‘ala, karena Allah Ta‘ala sama sekali tidak 

memperoleh manfaat apa pun dari kesusahan yang mereka timpakan pada diri 

mereka sendiri, dan mereka pun tidak mendapatkan pahala darinya. Semua itu 

hanyalah untuk menipu manusia. Dan apabila seseorang melakukan suatu 



perbuatan dengan niat menipu, maka karena keburukan niat tersebut Allah Ta‘ala 

justru memberinya dosa, bukan pahala. 

Sebagian orang menampakkan diri secara berlebihan untuk menutupi 

aib-aib mereka, dengan mengatakan bahwa mereka telah melakukan ini dan itu. 

Dengan cara apa pun mereka berusaha menutupinya sambil memuji-muji diri 

sendiri, seakan-akan telah melakukan suatu amal yang sangat agung, lalu karena 

itu mereka mengklaim telah menanggung kesulitan yang besar. Mereka 

membuat-buat penonjolan terhadap hal tersebut. Namun Allah Taala berfirman 

bahwa tidak—kebaikan-kebaikan semacam itu tidak akan mendekatkan kalian 

kepada Allah Taala, bahkan justru akan menjadi sebab kemurkaan Allah Taala, 

karena niat kalian tidak bersih. Demi menyelamatkan diri sendiri, kalian 

melakukan perbuatan-perbuatan tertentu dengan anggapan bahwa jika 

ditampakkan kepada manusia, barangkali manusia akan berpihak kepada kalian. 

Maka, pelajaran-pelajaran kecil semacam ini telah diberikan kepada kita 

oleh Rasulullah saw., baik melalui teladan beliau maupun melalui nasihat lisan. 

Sejauh menyangkut hubungan dengan sesama manusia, beliau memulainya dari 

rumah tangga sendiri. Bagaimanakah perlakuan beliau terhadap para istri beliau? 

Itu adalah perlakuan yang penuh kasih sayang dan keadilan. Jika orang-orang 

masa kini memahami hal ini, niscaya banyak pertengkaran dan kerusakan dalam 

rumah tangga dapat dihilangkan. 

Terkadang para istri beliau bersikap keras kepada beliau—yakni berbicara 

dengan nada tegas atau dalam keadaan marah—namun beliau menanggapinya 

dengan diam sambil tersenyum dan mengabaikannya dengan kebijaksanaan. 

Suatu hari beliau bersabda kepada Hazrat Aisyah r.a., “Wahai Aisyah, 

ketika engkau tidak senang kepadaku maka aku mengetahui bahwa engkau tidak 

senang kepadaku”. Hazrat Aisyah r.a. berkata, “Bagaimanakah Anda mengetahui”, 

beliau bersabda, “Ketika engkau senang kepadaku, maka ketika bersumpah engkau 



selalu berkata ‘Demi Tuhan Muhammad’, dan ketika engkau tidak senang 

kepadaku, maka saat bersumpah engkau berkata, ‘Demi Tuhan Ibrahim’” Hazrat 

Aisyah r.a. mendengar perkataan ini lalu tertawa dan membenarkan perkataan 

beliau sambil berkata, “Anda benar-benar tepat memahaminya”.  

Kemudian ada peristiwa-peristiwa Hazrat Khadijah r.a. yang merupakan 

istri pertama dan istri beliau yang paling agung, yang telah memberikan 

pengorbanan-pengorbanan besar untuk beliau. Setelah kewafatan beliau, beliau 

menikah dengan istri-istri yang masih muda, namun meskipun demikian beliau 

tidak melupakan hubungan dengan Hazrat Khadijah r.a. Ketika sahabat-sahabat 

perempuan Hazrat Khadijah r.a. datang maka beliau berdiri untuk menyambut 

mereka, dan benda apa pun dari Hazrat Khadijah r.a. yang datang di hadapan 

beliau maka air mata mengalir di mata beliau.  

​ Peristiwa berikut terjadi pada Perang Badar. Salah seorang menantu 

Nabi—yang saat itu belum masuk Islam—tertawan dan dibawa sebagai tawanan 

perang. Ia tidak memiliki harta apa pun untuk membayar tebusan pembebasannya. 

Ketika istrinya, yakni putri Rasulullah saw., melihat bahwa tidak ada harta lain 

untuk membebaskan suaminya, ia mengirimkan ke Madinah sebuah kalung yang 

merupakan kenang-kenangan terakhir dari ibunya, sebagai tebusan bagi suaminya. 

Ketika kalung itu dihadapkan kepada Rasulullah saw., beliau segera 

mengenalinya, dan air mata pun mengalir dari mata beliau. Beliau bersabda 

kepada para sahabat: “Aku tidak memerintahkan kalian, karena aku tidak memiliki 

hak untuk memerintah dalam hal ini. Namun aku mengetahui bahwa kalung ini 

adalah kenang-kenangan terakhir dari ibu Zainab yang berada padanya. Jika kalian 

dengan kerelaan hati dapat melakukannya, maka aku merekomendasikan agar 

putriku tidak dipisahkan dari kenang-kenangan terakhir ibunya.” 



Para sahabat menjawab, “Wahai Rasulullah saw., kebahagiaan apa yang 

lebih besar bagi kami daripada ini?” Maka mereka pun mengembalikan kalung 

tersebut kepada Hazrat Zainab r.a. 

Hazrat Khadijah r.a. telah melakukan begitu banyak kebaikan kepada 

Rasulullah saw., sehingga pengaruhnya terhadap diri beliau sangat mendalam. 

Karena itu, beliau sering menyebut-nyebut kebaikan Hazrat Khadijah r.a. di 

hadapan istri-istri beliau. Dalam konteks ini, disebutkan pula sebuah peristiwa 

yang menunjukkan bahwa di antara para istri, rasa cemburu bisa saja 

muncul—bahkan terhadap seorang istri yang telah wafat—apabila ia terlalu sering 

dipuji. 

Diriwayatkan bahwa suatu ketika Rasulullah saw. memuji Hazrat Khadijah 

r.a. di hadapan Hazrat Aisyah r.a. Maka Hazrat Aisyah r.a. berkata, “Wahai 

Rasulullah, mengapa engkau terus menyebut-nyebut wanita tua itu? Biarkanlah, 

tinggalkan saja. Allah Taala telah menganugerahkan kepadamu istri-istri yang 

lebih baik, yang lebih muda dan lebih cantik.” 

Mendengar hal itu, Rasulullah saw. menjadi sangat terharu, lalu beliau 

bersabda, “Wahai Aisyah, engkau tidak mengetahui betapa besar jasa dan 

pengorbanan Khadijah kepadaku.” 

Bagaimana standar akhlak mulia yang beliau miliki? Jika kita menelusuri 

sejarah, kita dapati bahwa sebelum kelahiran beliau, ayah beliau telah wafat, dan 

ketika beliau masih kecil, ibu beliau pun wafat. Delapan tahun pertama kehidupan 

beliau dijalani di bawah pengawasan kakek beliau. Setelah itu, beliau diasuh di 

bawah perwalian paman beliau, Abu Thalib. 

Paman beliau memiliki hubungan darah, dan ayah paman beliau pun ketika 

menjelang wafat secara khusus berwasiat agar Rasul Karim saw. diperhatikan. 

Karena itu, Abu Thalib memiliki kecintaan yang khusus kepada Rasulullah saw. 



dan juga sangat memerhatikan beliau. Namun, sang bibi tidak memiliki sifat kasih 

sayang yang sama dan juga tidak memiliki rasa tanggung jawab terhadap 

kewajiban keluarga. Apabila ada sesuatu yang dibawa ke rumah, sering kali bibi 

tersebut memberikannya terlebih dahulu kepada anak-anaknya sendiri dan tidak 

memperhatikan Rasulullah saw., padahal beliau masih anak-anak. 

Ketika Abu Thalib pulang ke rumah, alih-alih mendapati keponakannya 

yang kecil itu menangis atau mengeluh, beliau justru melihat bahwa anak-anaknya 

sendiri sedang makan sesuatu, sedangkan keponakannya yang kecil itu duduk 

menyendiri di satu sisi, teguh dan tabah laksana gunung kehormatan. Artinya, 

sejak kecil pun Rasul Karim saw. telah menanggung semua itu dengan kesabaran 

yang besar. 

Rasa cinta seorang paman dan tanggung jawab kekeluargaan pun tergerak 

dalam diri Abu Thalib. Ia segera bergegas memeluk keponakannya seraya berkata, 

“Perhatikan juga anakku ini, perhatikan juga anakku ini.” Peristiwa seperti ini 

sering kali terjadi. 

 

Hazrat Muslih Mau‘ud r.a. di suatu tempat menukil riwayat ini dan 

menuliskannya bahwa orang-orang yang menyaksikan keadaan tersebut 

menerangkan bahwa Rasulullah saw. tidak pernah mengeluh, tidak pernah pula 

tampak kesedihan di wajah beliau, tidak pernah muncul sifat mudah tersinggung 

karena hal itu, dan sama sekali tidak pernah timbul rasa iri atau persaingan 

terhadap sepupu-sepupu beliau. 

Oleh karena itu, kehidupan beliau menunjukkan bagaimana, bahkan dalam 

keadaan-keadaan yang kemudian berubah, beliau tetap mengambil Hazrat Ali r.a. 

dan Hazrat Jafar r.a. ke dalam asuhan dan pendidikan beliau, serta dengan berbagai 

cara mengupayakan kebaikan dan kesejahteraan mereka. 



Dewasa ini dapat kita lihat bahwa meskipun seseorang telah tumbuh 

dewasa, ia masih mengingat perkara-perkara di masa kecilnya dan terus 

memelihara dendam. Namun, beliau justru mencontohkan sikap berbuat baik. 

Bahkan ketika telah dewasa dan mencapai usia kematangan akal, pada masa 

sekarang ini kita melihat bahwa sebagian orang—apabila terpaksa harus tinggal 

pada kerabat lain—terkadang tidak bersama ayahnya, sehingga harus hidup di sana 

sejak usia empat belas atau lima belas tahun, atau karena sebab keterpaksaan 

lainnya. Apabila di tempat para kerabat tersebut terjadi suatu perlakuan tidak adil, 

maka hal-hal itu tidak mereka lupakan, dan ketika ada kesempatan, mereka terus 

melakukan pembalasan. Akan tetapi, Rasulullah saw. tidak pernah melakukan 

pembalasan. Sebaliknya, ketika ada kesempatan, beliau justru merangkul mereka, 

mendidik mereka, dan memberikan kepada mereka kedudukan yang terhormat. 

Dalam kaitannya dengan akhlak mulia, perhatikanlah satu contoh tentang 

kesabaran. Pada suatu ketika, ada seorang perempuan yang anak lelakinya telah 

meninggal dunia dan ia sedang meratapi kubur anaknya. Rasulullah saw. lewat di 

tempat itu, lalu beliau bersabda, “Wahai perempuan, bersabarlah. Kehendak Allah 

berlaku atas setiap orang.” Perempuan itu tidak mengenal Rasulullah saw., maka ia 

menjawab, “Seandainya anakmu meninggal seperti anakku meninggal, barulah 

engkau mengetahui apa itu sabar.” Rasulullah saw. pun beranjak dari sana seraya 

mengatakan bahwa bukan hanya satu, melainkan tujuh anak beliau telah wafat. 

Jadi, pada kesempatan-kesempatan semacam itu, beliau hanya 

mengungkapkan penderitaan-penderitaan yang telah berlalu sebatas itu saja, dan 

tidak pernah menampakkannya lebih dari itu. Selain itu, beliau sama sekali tidak 

pernah lalai dalam pengabdian kepada sesama umat manusia karena kesedihan 

tersebut. 

Tingkat ketabahan beliau sedemikian rupa sehingga ketika Allah Taala telah 

menganugerahkan kepada beliau kekuasaan, beliau tetap mendengarkan perkataan 



setiap orang. Apabila ada yang bersikap keras sekalipun, beliau memilih diam dan 

tidak pernah membalas kekerasan dengan kekerasan. 

Dalam sejarah disebutkan bahwa kaum Muslimin memanggil Rasulullah 

saw. bukan dengan nama beliau, melainkan dengan menyebut derajat rohaninya, 

yakni dengan panggilan “Ya Rasulullah”. Adapun orang-orang non-Muslim, sesuai 

dengan adat dan kebiasaan mereka, menunjukkan penghormatan dengan tidak 

memanggil beliau dengan nama Muhammad, melainkan dengan sebutan Abu 

al-Qasim, yaitu kuniah beliau yang berarti “ayah Qasim”, karena salah seorang 

putra beliau bernama Qasim yang telah wafat. 

Pada suatu ketika, seorang Yahudi datang ke Madinah dan mulai berdebat 

dengan beliau. Dalam perdebatan itu, orang tersebut berulang kali berkata, “Wahai 

Muhammad, persoalannya begini; wahai Muhammad, persoalannya demikian.” 

Rasulullah saw. menjawab perkataannya tanpa menunjukkan rasa tersinggung 

sedikit pun. Akan tetapi, para sahabat menjadi gelisah melihat sikap kurang ajar 

tersebut. Akhirnya, seorang sahabat tidak dapat menahan diri lalu berkata kepada 

orang Yahudi itu, “Hati-hati, jangan berbicara dengan menyebut nama beliau. Jika 

engkau tidak mampu mengatakan ‘Rasulullah’, maka setidaknya ucapkanlah Abu 

al-Qasim’.” 

Orang Yahudi itu menjawab, “Aku akan menyebut nama yang diberikan 

oleh kedua orang tuanya.” Mendengar hal itu, Rasulullah saw. tersenyum dan 

bersabda kepada para sahabat, “Perhatikanlah, ia benar. Kedua orang tuaku 

memang menamakan aku Muhammad. Maka biarkanlah ia menyebut nama yang 

ingin ia sebut, dan janganlah kalian menampakkan kemarahan karenanya.” 

Tingkat ketabahan beliau sedemikian rupa sehingga terkadang ketika beliau 

keluar untuk suatu keperluan, ada orang-orang yang menghadang jalan beliau lalu 

mulai menyampaikan berbagai keperluan mereka. Beliau tetap berdiri hingga 



mereka selesai menyampaikan pembicaraan mereka, barulah kemudian beliau 

melanjutkan perjalanan. 

Sebagian orang juga memiliki kebiasaan, ketika berjabat tangan, mereka 

menahan tangan dalam waktu yang lama. Maka beliau pun menahan tangan 

mereka dalam waktu yang lama pula. Meskipun cara seperti itu bukanlah suatu 

kebiasaan yang disukai, Rasulullah saw. tidak pernah menarik tangannya terlebih 

dahulu dari genggaman mereka. 

Segala macam orang yang membutuhkan mengajukan keperluan mereka kepada 

beliau. Terkadang, setelah beliau memberikan sesuatu kepada seorang peminta 

sesuai dengan kebutuhannya, orang itu—karena didorong oleh ketamakan—masih 

meminta lebih banyak, dan beliau pun memenuhi permintaannya tersebut. 

Kadang-kadang orang terus meminta, dan beliau terus memberi mereka sesuatu 

setiap kali. Dalam keadaan-keadaan semacam itu, apabila terlihat bahwa orang 

yang meminta itu khususnya memiliki ketulusan, maka setelah memenuhi 

permintaannya sesuai dengan apa yang dimintanya, beliau hanya bersabda 

kepadanya, “Akan lebih baik jika engkau bertawakal kepada Allah.” 

Maka pada suatu ketika, seorang sahabat dengan terus-menerus mendesak 

dan berulang kali meminta uang kepada beliau untuk berbagai keperluannya. 

Beliau memenuhi permintaannya itu, tetapi pada akhirnya bersabda, “Kedudukan 

yang paling baik adalah apabila seseorang bertawakal kepada Allah.” Sahabat 

tersebut memiliki ketulusan dan adab; apa pun yang telah ia terima tidak ia 

kembalikan karena adab, namun terkait masa mendatang ia berkata, “Wahai 

Rasulullah, ini adalah permintaanku yang terakhir. Mulai sekarang, aku tidak akan 

meminta lagi kepada siapa pun, dalam keadaan apa pun.” 

Tentang sahabat yang sama ini juga diriwayatkan suatu peristiwa bahwa 

pada suatu ketika sedang berlangsung sebuah peperangan yang sangat dahsyat. 

Keadaan di medan perang amat berbahaya: tombak-tombak dilemparkan, 



pedang-pedang diayunkan, anak panah dilepaskan, para prajurit saling bertempur, 

dan leher-leher terpenggal. 

Tepat pada saat ia berada dalam kepungan musuh, cambuknya terjatuh dari 

tangannya. Seorang prajurit Muslim yang berjalan kaki—seorang rekan 

seperjuangan—melihat hal itu. Dengan anggapan bahwa sang perwira akan turun 

dari kudanya, dan khawatir jika ia turun justru dapat membahayakan dirinya, 

prajurit tersebut membungkuk hendak mengambil cambuk itu agar dapat 

menyerahkannya kembali. 

Sahabat tersebut melihat prajurit itu lalu berkata, “Wahai saudaraku, demi 

Allah, jangan engkau menyentuh cambuk itu.” Sambil mengucapkan kata-kata itu, 

ia melompat turun dari kudanya dan mengambil cambuk tersebut sendiri. 

Kemudian ia berkata kepada rekannya, “Aku telah berikrar kepada Rasulullah saw. 

bahwa aku tidak akan meminta apa pun kepada siapa pun. Seandainya aku 

membiarkan engkau mengambilkan cambuk itu, meskipun aku tidak meminta 

dengan lisan, tidak ada keraguan bahwa hal itu akan menjadi permintaan dengan 

bahasa perbuatan, dan perbuatan demikian akan menjadikanku melanggar janji. 

Walaupun ini adalah medan perang, aku akan mengerjakan urusanku sendiri.” 

Dalam keadaan yang sangat berbahaya seperti itu pun, ia tetap mengingat janjinya. 

Maka, inilah dan masih banyak lagi aspek dari sirat Rasulullah saw. 

Tentang keadilan beliau, tentang penghormatan terhadap perasaan, tentang 

perhatian beliau kepada kaum fakir miskin—semuanya merupakan teladan bagi 

kita. Tentang menjaga harta orang-orang miskin, tentang berbuat baik kepada 

kaum perempuan, sebagaimana telah saya sebutkan sebelumnya bahwa di dalam 

rumah beliau berbuat baik kepada istri-istri beliau, dan juga berbuat baik kepada 

para perempuan secara umum. 

Tentang pengabdian kepada seluruh umat manusia, tentang berbuat baik 

kepada para tetangga dan kepada kerabat—terdapat tak terhitung banyaknya 



contoh yang kita dapati dalam teladan beliau saw. Bagaimana upaya beliau dalam 

menjaga harta orang lain, bagaimana perhatian beliau dalam menutupi aib orang 

lain, apa yang beliau sampaikan dan bagaimana praktik beliau dalam hal saling 

tolong-menolong, bagaimana beliau bersikap lapang dan memaafkan, bagaimana 

beliau menampakkan sifat menutupi dan menjaga kehormatan orang lain. 

Apa nasihat-nasihat beliau tentang kejujuran, apa yang beliau sampaikan 

tentang menjauhi prasangka buruk, tentang menjauhi sikap mencari-cari 

kesalahan, tentang menghindari keputusasaan. Bahkan, beliau juga menekankan 

berbuat baik kepada hewan, serta mengajarkan toleransi beragama. 

Semua perkara ini merupakan teladan yang sempurna bagi kita. 

Sebagaimana telah saya sampaikan sebelumnya, insya Allah pada 

kesempatan-kesempatan mendatang saya akan terus menguraikan hal-hal ini 

sesuai dengan konteks dan waktu. Untuk saat ini, saya akhiri pembahasan ini di 

sini, dan saya akan membacakan sebuah kutipan dari Hazrat Masih Mau‘ud a.s. 

Beliau bersabda: 

“Dialah manusia yang melalui pribadinya, sifat-sifatnya, perbuatannya, 

amal-amalnya, serta melalui aliran deras kekuatan rohani dan kesucian dirinya, 

telah menampilkan teladan kesempurnaan yang paripurna—baik dalam ilmu, 

amal, kejujuran, maupun keteguhan—hingga beliau digelari insan kamil. Beliau 

adalah Nabi yang penuh keberkahan, Hazrat Khātam al-Anbiyā’, Imām al-Aṣfiyā’, 

khatam al-mursalīn, kebanggaan para rasul, yakni junjungan kita Muhammad saw. 

Wahai Allah, wahai Tuhan Yang Maha Pengasih, limpahkanlah kepada 

Nabi yang tercinta ini rahmat dan shalawat yang tidak pernah Engkau limpahkan 

kepada siapa pun sejak permulaan dunia.” 

Maka semoga Allah Taala menganugerahkan kepada kita taufik agar kita 

berusaha menjadi Muslim sejati dengan mengamalkan teladan beliau saw., serta 



menjadi para penyampai pesan beliau ke seluruh dunia, sehingga kitalah yang 

mengajak dunia berada di bawah panji beliau. Semoga Allah Taala 

menganugerahkan kepada kita taufik untuk itu. 

Allāhumma ṣalli ‘alā Muḥammad wa ‘alā āli Muḥammad wa bārik wa 

sallim, innaka Ḥamīdun Majīd. 

Setelah salat, saya juga akan memimpin salat jenazah. Apakah jenazahnya 

sudah tiba? Ada satu jenazah yang hadir, yaitu almarhum yang terhormat Tuan 

Laiq Ahmad Tahir, seorang mubalig yang bertugas di Inggris. Beliau wafat 

beberapa hari yang lalu pada usia 83 tahun. Innā lillāhi wa innā ilaihi rāji‘ūn. 

Almarhum termasuk mūṣī. Beliau meninggalkan seorang putri dan tiga orang 

putra. 

Tuan Laiq Tahir lahir di Qadian di rumah Hazrat Syaikh Fazl Ahmad Sahib 

Battalwi r.a., seorang sahabat Hazrat Masih Mau‘ud a.s. Ayah beliau telah 

melakukan baiat pada tahun 1907. Setelah menyelesaikan pendidikan matric, pada 

tahun 1959 beliau mewakafkan hidupnya, lalu memasuki Jamiah Ahmadiyah 

Rabwah. 

Pada tahun 1966 beliau menyelesaikan pendidikan di Jamiah. Selama masa 

studi tersebut, beliau juga menempuh dan menyelesaikan FA, Adib Fadil, serta 

Arabi Fadil. Setelah lulus dari Jamiah, beliau memperoleh gelar BA dari 

Universitas Punjab. 

Pada Juli 1967, beliau diutus untuk bertugas di Inggris sebagai mubaligh, 

dan di sana beliau memperoleh taufik untuk berkhidmat sebagai Wakil Imam 

Masjid Fazl, London. Pada tahun 1970 beliau kembali ke Pakistan. Di bawah 

bidang Islah-o-Irsyad, beliau kemudian bertugas di berbagai tempat sebagai 

mubalig. Selanjutnya, beliau dipindahkan ke bidang penulisan (tasnif). 



Beliau adalah menantu Tuan Maulana Abdul Hamid Nurm. Dalam masa 

pengkhidmatan tersebut, beliau juga diangkat sebagai dosen di Jamiah dan 

menjalankan tugas pengajaran selama kurang lebih sepuluh tahun. Pada tahun 

1982 beliau ditugaskan di Wakalat Tabsyir, dan ditetapkan sebagai Naib Wakilut 

Tabsyir. 

Selain itu, selama masa studi di Jamiah maupun ketika bertugas sebagai 

mubalig di Pakistan, beliau juga aktif berkhidmat dalam organisasi Khuddamul 

Ahmadiyah dan badan-badan cabangnya. 

Pada tahun 1986 beliau diutus sebagai mubalig ke Amerika Serikat. Pada 

tahun yang sama, Hazrat Khalifatul Masih IV r.h. memanggil beliau kembali dan 

menempatkan beliau di wilayah ini, yaitu di Glasgow, di mana beliau memperoleh 

taufik untuk berkhidmat sebagai mubalig. 

Pada tahun 2005, ketika Jamiah UK dibuka, beliau juga diangkat sebagai 

Prinsipal Jamiah UK. Masa pengkhidmatan beliau secara keseluruhan berjumlah 

kurang lebih 59 tahun. 

Tuan Ata’ul Mujib Rashid, Imam Masjid Fazl London, menyampaikan 

bahwa almarhum adalah seorang pengorban sejati bagi agama Islam, pelayan 

khilafat yang setia, serta seorang yang menunaikan tuntutan waqafnya dengan 

sepenuh dedikasi; beliau merupakan seorang mubalig yang sangat berhasil. Beliau 

memperoleh taufik untuk berkhidmat kepada agama dalam waktu yang panjang 

dengan semangat pengabdian yang tinggi. 

Beliau melantunkan bacaan Al-Qur’an dengan suara yang indah dan penuh 

pengaruh. Dengan gaya yang menyentuh, beliau senantiasa mengarahkan 

perhatian kepada urusan-urusan tarbiyat. Di setiap jemaat tempat beliau 

berkhidmat, beliau meninggalkan banyak kenangan yang baik. Beliau adalah 

seorang pelayan agama yang dicintai dan disayangi oleh para anggota jemaat. 



Dalam bidang penulisan pun, beliau memperoleh taufik untuk melakukan 

berbagai pengkhidmatan. Beliau memiliki perhatian yang khusus terhadap doa. 

Bahkan, dinding-dinding rumah beliau dihiasi dengan kalimat-kalimat doa. Beliau 

adalah pribadi yang memiliki banyak keutamaan. 

Tuan Mubarak Siddiqi mengatakan, “Sejak semasa tinggal Rabwah saya 

telah mengenal beliau. Beliau adalah pribadi yang sangat ramah, memiliki 

keceriaan, serta kesantunan dalam tabiatnya. Beliau memiliki kecintaan yang 

sangat mendalam kepada Khilafat dan Nizam Jemaat, dan kepada setiap orang 

yang menemuinya beliau selalu menasihatkan agar menaati Khalifah yang sedang 

menjabat dengan ketaatan yang sempurna. 

Beliau juga menyampaikan bahwa di saku beliau selalu ada sebuah buku 

catatan kecil; di mana pun beliau melihat atau mendengar suatu hal yang baik, 

beliau segera mencatatnya. Bukan hanya dari orang tertentu, melainkan dari siapa 

pun dan di mana pun apabila menemukan suatu hal yang baik, beliau langsung 

menuliskannya. 

Sejak masa pelajar, duduk dalam majelis para sesepuh jemaat merupakan 

kebiasaan beliau. Oleh karena itu, banyak hal yang disampaikan oleh Hazrat Hafiz 

Mukhtar Ahmad Sahib Shahjahanpuri masih beliau ingat dan sering beliau 

ceritakan kembali dalam majelis-majelis beliau.” 

Putri beliau, Qurratul ‘Ain, menyampaikan, “Salah satu sisi ayah saya yang 

paling menonjol menurut pengamatan saya adalah cara beliau berdoa. Dalam 

doa-doanya terdapat getaran keharuan, kerendahan hati, tawakal, serta suatu 

keunikan dalam memohon kepada Allah Taala dengan penuh kedekatan dan kasih. 

Terkadang terasa seolah-olah beliau tidak akan berhenti berdoa hingga 

memperoleh suatu jawaban dari Allah Taala.” 



Ia juga mengatakan, “Perlakuan Allah Taala terhadap beliau pun demikian, 

sehingga melalui banyak mimpi Allah Taala kerap memberitahukan berbagai hal 

sebelumnya. Terkait doa, beliau sering menasihati kami dengan mengutip sabda 

Hazrat Masih Mau‘ud a.s., bahwa keadaan orang yang berdoa seharusnya seperti 

ungkapan: “Barang siapa yang memohon, hendaklah ia memohon dalam keadaan 

seakan-akan dirinya telah mati; dan yang telah ‘mati’ itulah yang pantas untuk 

benar-benar memohon.””—yakni inti hakikatnya adalah bahwa orang yang 

memohon harus berada dalam keadaan seakan-akan telah mati; dan dalam keadaan 

demikian, apabila seseorang memohon, maka Allah Taala pun mendengarkan. 

Semoga Allah Taala melimpahkan ampunan dan rahmat-Nya kepada beliau 

serta meninggikan derajatnya. Jenazah beliau saat ini hadir, dan setelah salat Jumat 

saya akan keluar untuk memimpin salat jenazah. 

Selanjutnya adalah salat jenazah gaib, yaitu yang terhormat almarhum Siga 

Jallo, Wakil Ketua Jemaat Wilayah Sigu, Mali. Beliau juga wafat beberapa hari 

yang lalu. Innā lillāhi wa innā ilaihi rāji‘ūn. Almarhum termasuk mūṣī. 

Mubalig Jemaat, Tuan Ta’sir menuliskan bahwa almarhum memperoleh 

taufik untuk menerima Ahmadiyah pada tahun 1916 setelah mendengarkan 

program radio, dan setelah itu beliau menunjukkan kemajuan yang sangat besar 

dalam keimanannya. Beliau adalah seorang Ahmadi yang memiliki semangat 

pengorbanan dan aktif. Dalam berbagai program jemaat, khususnya dalam 

pengorbanan harta, beliau selalu berpartisipasi dengan penuh semangat. 

Beliau secara rutin menunaikan salat Subuh, Magrib, dan Isya dengan datang ke 

masjid, meskipun jaraknya jauh. Beliau memiliki kecintaan dan kesetiaan yang 

luar biasa terhadap Khilafat. Pada tahun 1918 beliau memperoleh taufik untuk 

bergabung dalam nizam wasiat, dan hingga wafatnya, setiap awal bulan beliau 

senantiasa menunaikan candah wasiat dari gajinya. 



Pernah suatu ketika selama enam bulan beliau tidak menerima gaji karena 

suatu sebab. Dalam kondisi Afrika yang serba sulit, hal itu membuat beliau sangat 

gelisah karena tidak dapat menunaikan candah. Namun akhirnya Allah Ta‘ala 

melimpahkan karunia-Nya, dan begitu gaji diterima, hal pertama yang beliau 

lakukan adalah menunaikan candah wasiat serta candah-candah lainnya yang 

tertunda. 

Beliau memiliki seorang istri dan tiga orang putra. Beliau terus bertablig 

kepada keluarganya; dua dari putra beliau menerima Ahmadiyah karena tablig 

tersebut, sedangkan istri beliau dan seorang putra lainnya tidak menerima 

Ahmadiyah, yang hal itu menjadi keprihatinan besar bagi beliau. Keimanan beliau 

kepada Ahmadiyah sangat kokoh. Pandangan beliau terhadap non-Ahmadi dan 

para ulama sangat jelas dan tegas; beliau sering mengatakan bahwa mereka tidak 

akan berhasil selama tidak menerima Masih dan Mahdi. 

Beliau juga merupakan seorang dai yang sangat aktif serta pengkhidmat 

jemaat yang berdedikasi. Semoga Allah Taala melimpahkan ampunan dan 

rahmat-Nya kepada beliau.1 

Khotbah II: 

مِنُ وَنَسْتَغْفِرُهٗ وَنَسْتَعِيْنُهٗ نَحْمَدُهٗ لِِله الَْحَمْدُ لُ بِهٖ وَنُؤْ  أَنْفسُِنَا شُرُوْرِ مِنْ بِالِله وَنَعُوْذُ عَلَيْهِ وَنَتَوَكَّ

اتِ وَمِنْ ئَ هْدِهِ مَنْ أَعْمَالنَِا سَيِّ  إِلٰهَ لاَ أَنْ وَنَشْهَدُ - لَهٗ هَادِيَ فَلَا يُضْللِْهُ وَمَنْ لَهٗ مُضِلَّ فَلَا اللهُ يَّ

دًا أَنَّ وَنَشْهَدُ اللهُ إِلَّا -عِبَادَ وَرَسُوْلهُٗ عَبْدُهٗ مُحَمَّ    اِاللِمَك بُ رُ مْ يَأ   ا� ْلإَّ اَ و

إَ و   لْ ا وََاءِ     فْ ل ا لَْىٰ اَ و  َا و  يَ    عَ ل تَذك   أ 

يَذْ    َا و   يَ   وَ     رُ

 

1 Penerjemah: Mln. Mahmud Ahmad Wardi, Shd., Mln. Fazli Umar Faruq, Shd., dan Mln. Muhammad 
Hasyim. Editor: Mln. Muhammad Hasyim 


